

A PUBLICATION OF THE KANDANAD EAST DIOCESE OF THE MALANKARA ORTHODOX SYRIAN CHURCH

Vol. 3 No. 8, 15 August 2015

എസിറ്റോറികൽ

# സഹകരിക്കു

ക്കഴിഞ്ഞ ജൂലായ് 25 ന് നടന്ന അഖിലേന്ത്യാ മെഡി ക്കൽ പ്രവേശന പുനഃപരീക്ഷയിൽ തിരുവനന്തപുരത്തെ പരീക്ഷാ കേന്ദ്രത്തിൽ പരീക്ഷ എഴുതാനെത്തിയ ഒരു കന്യാസ്ത്രീക്ക് നിബന്ധന പാലിക്കാൻ കഴിയാത്തതി നാൽ പരീക്ഷ എഴുതാതെ മടങ്ങേണ്ടി വന്നു എന്ന് വാർ ത്തയുണ്ടായിരുന്നു. മറ്റു പല വിലക്കുകൾക്കൊപ്പം പരീ ക്ഷാർത്ഥികൾ ശിരാവരണം ധരിച്ചുകൊണ്ട് പരീക്ഷ എഴുതരുത് എന്ന നിർദ്ദേശവുമുണ്ടായിരുന്നു. അതിനും പുറമേ ഈ വിലക്കിന് കോടതിയുടെ അംഗീകരവുമുണ്ടായിരുന്നു. എന്നിട്ടും കന്യാസ്ത്രീയെ പരീക്ഷ എഴുതുവാൻ അനുവദിക്കാത്തത് മൗലീകാവകാശ ധംസന വും മതന്യൂനപക്ഷ ദ്രോഹവുമൊക്കെയായി വ്യാഖ്യാ നിക്കുന്ന ചർച്ചകൾ ചില ടെലിവിഷൻ ചാനലുകൾ സംപ്രേഷണം ചെയ്യുകയുണ്ടായി.

ഈ സംഭവത്തെ വിലയിരുത്തുന്നതിനു മുമ്പായി അതിന്റെ പശ്ചാത്തലം വൃക്തമായി മനസ്സിലാക്കേണ്ട തുണ്ട്. മുന്നേ സൂചിപ്പിച്ചിരുന്നതുപോലെ ഇതൊരു പുനഃ പരീക്ഷയായിരുന്നു. അതായത് ഒരു പരീക്ഷ നടന്ന ശേഷം അതിൽ ക്രമക്കേടു നടന്നിരുന്നു എന്നു കണ്ടെ ത്തിയതിന്റെ വെളിച്ചത്തിൽ വീണ്ടും നടത്തിയ പരീക്ഷ. കൂടാതെ ആറു ലക്ഷത്തിൽപരം പരീക്ഷാർത്ഥികൾ പങ്കെടുക്കുന്ന മത്സരപരീക്ഷ. മാത്രമല്ല രാജ്യത്തെ ഏറ്റ വും സമർത്ഥരായ കുട്ടികൾ മാറ്റുരക്കുന്നതും ഏറ്റവും ശ്രേഷ്ഠമായ തൊഴിലുകളിലേക്ക് അവരെ തെരഞ്ഞെ ടുക്കുന്നതുമായ പരീക്ഷ. അത് അന്യൂനവും ക്രമാനു സരണവുമായി നടത്തപ്പെടേണ്ട കാര്യത്തിൽ ആർക്കും അഭിപ്രായ വൃത്യാസമുണ്ടാകാനിടയില്ല. അതുകൊണ്ടു തന്നെ ഈ പരീക്ഷ ഏറ്റവും കർശനമായ മുൻകരുത ലുകളോടെ മാത്രം നടത്തപ്പെടേണ്ടതാണ്. അതിൽ വിട്ടു വീഴ്ചയുടെ കാര്യം ഉദിക്കുന്നേയില്ല.

പണ്ടൊക്കെ കടലാസു തുണ്ടുകളിലോ, വസ്ത്ര ങ്ങളിലോ, ശരീരഭാഗങ്ങളിലോ വരാൻ സാധ്യതയുള്ള ചോദ്യങ്ങളുടെ ഉത്തരങ്ങൾ എഴുതിക്കൊണ്ടു വന്നു കോപ്പി ചെയ്യുക, സമീപത്തുള്ള കുട്ടികളുടെ ഉത്തര ങ്ങൾ പകർത്തുക അവരോടു ചോദിച്ചെഴുതുക, ടെക്സ്റ്റു ബുക്കുകളുടേയോ ഗൈഡുകളുടേയോ താളുകൾ ഒളി ച്ചുകൊണ്ടു വന്ന് പരീക്ഷകൻ കാണാതെ പകർത്തുക മുതലായവയായിരുന്നു പരീക്ഷാഹോളിലെ ക്രമക്കേടു കൾ. എന്നാൽ ഇന്നത്തെ സ്ഥിതി അതല്ല. മുടിക്കെട്ടി ലും, ചെവിക്കുള്ളിലും ശിരോവസ്ത്രത്തിനകത്തുമെല്ലാം ഒളിപ്പിക്കാവുന്ന സൂക്ഷ്മമായ ശ്രാവ്യോപകരണങ്ങൾ വരെ ഉപയോഗത്തിലുണ്ട്. ഇവ വഴി വിവരസംപ്രേഷണം സാധ്യവുമാണ്. ഇതിനെല്ലാമുപരി ആദ്യപരീക്ഷ യിൽ സംഭവിച്ച ക്രമക്കേട് ഈ വഴിക്കായിരുന്നു എന്ന് സംശയിക്കപ്പെടുന്നുമുണ്ട്. ഇതെല്ലാം നിമിത്തമാണ് പരീ ക്ഷാമേധാവികൾ പരീക്ഷാഹോളിൽ ശിരോവസ്ത്ര ങ്ങൾ അനുവദിക്കാതിരുന്നത്.

ലക്ഷക്കണക്കിനു പരീക്ഷാർത്ഥികൾ പങ്കെടു ക്കുന്ന ഒരു പരീക്ഷ ക്യാൻസൽ ചെയ്ത് മറ്റൊന്നു നട ത്തുക എത്രമാത്രം പാഴ്ച്ചെലവു വരുന്നതും ശ്രമകര വുമാണെന്നു തിരിച്ചറിയണം. അതിനു പുറമേ കുട്ടികൾ നടത്തേണ്ടി വരുന്ന വൃഥാദ്ധാനത്തിനും സഹിക്കേണ്ടി വരുന്ന ക്ലേശങ്ങൾക്കും ആരാണ് പരിഹാരം നൽകുക!

ഒരു പരീക്ഷ വേണ്ടവിധം നടത്തപ്പെടുമ്പോൾ പല കർശന നടപടികളും സ്വീകരിക്കേണ്ടതായി വരും. അക്കൂട്ടത്തിൽ പരീക്ഷാർത്ഥികളുടെ ചില സ്വാതന്ത്ര്യ ങ്ങൾക്ക് നിയന്ത്രണം വരുത്തേണ്ടതായും വരും. അതി നു ദുർവ്യാഖ്യാനങ്ങൾ നല്കി പരീക്ഷാ നടത്തിപ്പ് അല കോലപ്പെടുത്തുന്നതു ശരിയല്ല.

വീണ്ടും നടത്തപ്പെട്ട പ്രസ്തുത പരീക്ഷയിൽ ശിരോ വസ്ത്രം നിരോധിക്കപ്പെട്ടിരുന്ന കാര്യം ബന്ധപ്പെട്ട എല്ലാ വരെയും മുൻകൂട്ടി അറിയിച്ചിരുന്നതുമാണ്. അതനുസ രിച്ച് പരീക്ഷാർത്ഥികൾക്ക് നിർദ്ദേശവും അനുവാദവും കൊടുക്കാൻ രക്ഷാകർത്താക്കളും മതാധികാരികളും വിവേകം കാണിക്കേണ്ടതായിരുന്നു. പരീക്ഷയുടെ ഫലപ്രദമായ നടത്തിപ്പിനു വേണ്ടി മൂന്നുമണിക്കൂർ

#### **EDITORIAL BOARD**

President
H. G. Dr. Thomas Mar Athanasius
Metropolitan

Chief Editor Fr. Abraham Karammel

Mg.Editor
Mr. P. J. Varghese

Associate Editors
Fr. Kochuparambil Geevarghese Ramban
Fr. Aby Ulahannan

Technical Adviser Mr. George Paul

Members
Fr. Marydas Stephen
Fr. Alias Kuttiparichel
Fr. Shibu Kurian
Prof. Dr. M. P. Mathai
Mr. A. G. James
Mrs. Jiji Johnson

www.kandanadeast.org

#### ഉള്ളടക്കം

പേജ് എഡിറ്റോറിയൽ സഹകരിക്കു ...... 1 ശിക്ഷ കുറ്റവാളിയുടെ പരിവർത്തനത്തിന് ...... 3 ഡോ. തോമസ് മാർ അത്താനാസ്യോസ് പ്രവചനവും പ്രവാചകനും ...... 7 ഫാ. എബ്രാഹാം കാരാമ്മേൽ പ്രമേഹരോഗ സൗഖ്യത്തിനുള്ള ശസ്ത്രക്രിയ അംഗീകാരം നേടുന്നു ...... 9 അനുഭവങ്ങൾ,വീക്ഷണങ്ങൾ, വിശദീകരണങ്ങൾ ...... 10 ഫാ. എബ്രാഹാം കാരാമ്മേൽ മദ്ധ്യകാല സഭാചരിത്രത്തിൽ പാശ്ചാതൃ-പൗരസ്തൃസഭകളുടെ അവസ്ഥ-ഒരനേച്ഷണം...... 12 ഫാ. ഡോ. തോംസൺ റോബി വാർത്തകൾ, അറിയിപ്പുകൾ ...... 16 സമയത്തേക്ക് ശിരോവസ്ത്രം മാറ്റിവയ്ക്കുന്നത് വിശ്വാസ ലംഘനമാവില്ലെന്ന് കോടതി വ്യക്തമാക്കിയിരുന്നതുമാണ്. ളോഹധരിക്കാതെ വൈദീകർ വൈകുന്നേര/പ്രഭാത നടത്ത വും ബസ് യാത്രയുമെല്ലാം നടത്തുക ഇന്ന് സാധാരണമാ ണ്. തട്ടം മാറ്റി വച്ച് മുസ്ലീം വിദ്യാർത്ഥിനികൾ ആൺവേഷം കെട്ടി യുവജനോത്സവങ്ങളിലും മറ്റും നാടകം അഭിനയിക്കാ റുണ്ട്. പിന്നെങ്ങനെയാണ് പരീക്ഷാഹാളിൽ ശിരോവസ്ത്രം അനുവദിക്കാതിരുന്നത് അതിരു കടന്ന അവകാശധാംസമാ

പരീക്ഷാ ഹാളിൽ ശിരോവസ്ത്രം അനുവദിക്കാതിരു ന്നത് മുസ്ലീംങ്ങളെയും ക്രിസ്ത്യാനികളെയും മാത്രം ബാധി ക്കുന്ന വിലക്കായിട്ടാണ് അവരിൽ അധികം പേരും മനസ്സി ലാക്കിയിരുന്നത്. എന്നാൽ ഭൂരിപക്ഷക്കാരായ ഹിന്ദുക്കളിൽ അനേക വിഭാഗങ്ങൾ ശിരോവസ്ത്രം ധരിക്കുന്നവരാണ്. അ വരെ ഒഴിവാക്കിക്കൊണ്ടല്ല ഈ നിഷ്ക്കർഷ വച്ചിട്ടുളളത്. അതുകൊണ്ട് ഇതിനെ ഒരു ന്യൂനപക്ഷ അവഹേളനമോ, ദ്രോഹമോ ആയി ഒരിക്കലും വ്യാഖ്യാനിക്കാനാവില്ല.

പൊതുപരീക്ഷപോലെയുള്ള ഒരു സംരംഭം കർശനവും കാര്യക്ഷമവുമായി നടത്തുന്നതിന് സർവ്വാത്മനാ സഹകരി ക്കേണ്ടത് എല്ലാ ജനവിഭാഗങ്ങളുടെയും ചുമതലയാണ്. പരീ ക്ഷാവിലക്കുകളെ അതിന്റെ ആവശ്യത്തിന്റെ അടിസ്ഥാന ത്തിൽ കണ്ട് പിന്തുണക്കേണ്ടതാണ്. ഇത്ര ബൃഹത്തായ ഒരു പരീക്ഷ മൂന്നാമതും നടത്തേണ്ടതായി വന്നാൽ അതുണ്ടാ ക്കുന്ന പാഴ്ച്ചെലവും സമയനഷ്ടവും ക്ലേശങ്ങളും അപരി ഹാര്യങ്ങളാണ്. ഇതൊന്നും മനസ്സിലാക്കാതെ പ്രതികരിക്കു ന്നത് അസഹിഷ്ണുതയുടെ ലക്ഷണമായേ ജനം കാണുക യുള്ളു. ശിരോവസ്ത്രധാരികളിൽ നിന്ന് പരീക്ഷാക്രമക്കേട് ഒരിക്കലും സംഭവിക്കുകയില്ലെന്ന് ഉറപ്പിക്കാൻ കഴിയുന്ന വിശ്വാസ്യതയൊന്നും ഇവിടത്തെ മതന്യൂനപക്ഷങ്ങളായ മുസ്ലീംങ്ങൾക്കോ ക്രിസ്ത്യാനികൾക്കോ അവകാശപ്പെടാനു മില്ല. ബാലിശമായ കാര്യങ്ങളെ ചൊല്ലിയുള്ള ആശങ്കയും പ്രതിക്ഷേധവുമെല്ലാം മഹാഭൂരിപക്ഷത്തിന്റെ അനിഷ്ടത്തെ ക്ഷണിച്ചു വരുത്തുകയേയുള്ളു. ഇക്കാര്യം ഇവിടെ തുറന്നെ ഴുതുന്നത് മെഡിക്കൽ എൻട്രൻസ് പരീക്ഷക്കാര്യം മാത്രം മനസ്സിൽ വച്ചുകൊണ്ടല്ല, രാജ്യതാല്പര്യങ്ങളെ മതതാല്പ ര്യങ്ങളെക്കാൾ പ്രാധാന്യമായി കാണാൻ ഇവിടത്തെ മാത നുയായികൾ ശ്രദ്ധിക്കേണ്ടതാണ്.

എന്നാൽ ഒരു കാര്യം അറിയാനിടയായി. തിരുവനന്ത പുരത്ത് കന്യാസ്ത്രീയെ പരീക്ഷയെഴുതാൻ അനുവദിച്ചില്ല. എന്നാൽ കോഴിക്കോട്ട് കർശനമായ പരിശോധനക്കു ശേഷം ശിരോവസ്ത്രത്തോടെ പരീക്ഷയെഴുതാൻ അനുവദിച്ചു പോലും! ഇതു സംഭവിക്കാൻ പാടില്ലായിരുന്നു.

### വാൽക്കഷണം

L.L.M. പരീക്ഷയെഴുതിയ പൊലീസ് ഐ.ജി. കോപ്പി യടിച്ചതിനു പിടിക്കപ്പെട്ട സംഭവം സംബന്ധിച്ച കേസു നട ക്കുകയാണ്. ഇക്കാര്യം അമ്പേഷിച്ച കമ്മീഷൻ റിപ്പോർട്ടിന്റെ ചുരുക്കം പത്രത്തിൽ വായിച്ചപ്പോൾ ഉറക്കെ ചിരിച്ചുപോയി. റിപ്പോർട്ടിങ്ങനെ. "അദ്ദേഹം (ഐ.ജി.) ഉത്തരങ്ങൾ കോപ്പി ചെയ്തിരിക്കാൻ ഇടയില്ല. കാരണം അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഉത്തരങ്ങളിൽ അത്രമാത്രം തെറ്റുകളുണ്ടായിരുന്നു." അപ്പോൾ ഒരു കാര്യം കൂടി വ്യക്തമായി അദ്ദേഹം ഇതിനു മുമ്പ് കടന്നു കൂടിയ പരീക്ഷകളെല്ലാം കോപ്പിയടിച്ചായിരിക്കണം ജയിച്ചത്!

# ശിക്ഷ കുറ്റവാളിയുടെ പരിവർത്തനത്തിന്

**ഇ**ൻഡ്യയിൽ വധശിക്ഷ നില വിലുണ്ട്. എന്നാൽ അതൃപൂർവ്വങ്ങ ളായ കുറ്റകൃത്യങ്ങൾക്കുമാത്രമെ അതു നൽകാറുള്ളൂ. അതിനീചവും ഭീകരവുമായ നരഹത്യ, ബലാൽസം ഗത്തെ തുടർന്നു കൊലപാതകം, രാജ്യദ്രോഹം മുതലായവയ്ക്കാണ് വധ ശിക്ഷ വിധിക്കുകയും നടപ്പിലാ ക്കുകയും ചെയ്യാറുള്ളത്. ഇവയൊ ന്നും ക്ഷന്തവ്യമായ അക്രമങ്ങൾ എന്നു പറയാനാവില്ല. എന്നാൽ തൂക്കുകയറാണ് ഇവയ്ക്കുള്ള പ്രതി വിധി എന്നു ബോധ്യപ്പെടുന്നുമില്ല. വധശിക്ഷ നടപ്പിലാക്കുന്നത് സങ്കീർ ണ്ണമായ ഒരു വിഷയമായിട്ടാണ് എനി ക്കെന്നും തോന്നിയിട്ടുള്ളത്. സഭ വധ ശിക്ഷയുടെ കാര്യത്തിൽ ഒരഭിപ്രാ യം എന്നെങ്കിലും രൂപീകരിച്ചിട്ടുള്ള തായി അറിയില്ല. എന്നാൽ ഈ സംബന്ധിച്ച് പഠനവും ചർച്ചയും നിലപാടെടുക്കലും സഭ യിൽ നടക്കേണ്ടതാണ്. അതിൽ അട ങ്ങിയിരിക്കുന്ന മാനുഷിക-ധാർ മ്മിക-നിയമ പരിഗണനകൾ വില യിരുത്തി വേണം ഒരു ക്രിസ്തീയ പ്രതികരണം ഉണ്ടാകുന്നത്. പൊതു ജനവികാരവും നിലവിലുള്ള ധാരണ കളും ആകരുത് ഈ വിഷയത്തിൽ സഭയുടെ നിലപാടിന് അടിസ്ഥാനം.

ഈ കത്തെഴുതുന്നത് ഒരു പ്രത്യേക പശ്ചാത്തലത്തിലാണ്. 1993-ൽ മുംബായ് കൂട്ടക്കൊല ആസൂ ത്രണം ചെയ്തു നടപ്പിലാക്കിയ സംഘത്തിലെ ഒരു പ്രധാന പ്രതി യായ യാക്കൂബ് മേമനെ 2015 ജൂലായ് 30 പ്രഭാതത്തിൽ തൂക്കി കൊല്ലാൻ കോടതി അന്തിമ വിധി നൽകുകയും ആ വിധി നടപ്പിലാക്കപ്പെടുകയും ചെയ്ത സാഹചര്യത്തിലാണിത്. പ്രതിയുടെ അപ്പീൽ കോടതി പരിഗ ണിച്ചതിൽ സാങ്കേതിക പിഴവുകൾ വന്നിണ്ടുണ്ടെന്ന തർക്കം നിലനിൽ നിശ്ചയിക്കുന്നത് നിയമപരമായി പ്ര തിക്ക് ശിക്ഷാവിധിയിൽ നിന്നുള്ള ഇളവു സാധ്യതകൾ എല്ലാം അവ സാനിച്ച ശേഷമായിരിക്കണം. അ തെല്ലാം തീരുമാനിക്കുന്നതിനു മുമ്പ് തൂക്കികൊലയുടെ തീയതി തീരുമാ നിച്ച് നടപടികളിലേക്ക് നീങ്ങിയത് ശരിയായില്ല എന്ന നിയമപ്രശ്നവും ഉന്നയിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. മേമന്റെ തിരു ത്തൽ ഹർജി തള്ളിയത് നടപടിക്രമം പൂർണ്ണമായും പൂർത്തിയാക്കിയല്ല എന്ന് ജസ്റ്റീസ് കുര്യൻ ജോസഫ് ഉത്തരവിടുകയും ചെയ്തിരുന്നു. അ തുകൊണ്ടാണ് വിഷയം കേൾക്കാൻ ചീഫ് ജസ്റ്റിസ് പുതിയ മൂന്നംഗബഞ്ച് സൃഷ്ടിച്ചത്. അതായത് വധശിക്ഷ നടപ്പാക്കുന്ന പ്രക്രിയയിൽ വേണ്ടത്ര നിയമസംരക്ഷണം പ്രതിക്ക് കിട്ടിയി ല്ല എന്നതാണ് ജസ്റ്റിസ് കുര്യൻ ജോസഫിന്റെ പ്രതികരണം. വിധി പറ ഞ്ഞതിലും നടപ്പിലാക്കിയതിലും വേണ്ടത്ര നിയമപാലനം ഉണ്ടായില്ല എന്ന ആരോപണവുമായി സുപ്രീം കോടതിയിലെ ഉന്നതോദ്യോഗസ്ഥൻ രാജിവച്ചതും (ഈ വാർത്ത സുപ്രീം കോടതി നിഷേധിച്ചിട്ടുണ്ട്) തൂക്കിലേറ്റൽ കോടതിയിൽ എന്തൊ ക്കെയോ അസ്വസ്ഥതകൾ സൃഷ്ടി ച്ചു എന്നു വ്യക്തമാക്കുന്നു.

അതുകൊണ്ട് ശിക്ഷകൾ പ്രത്യേകിച്ചും വധശിക്ഷ- നടപ്പിലാക്കു ന്നത് സംബന്ധിച്ച് ഗൗരവമായ വാദ ങ്ങളും ചർച്ചകളും നടക്കേണ്ടതുണ്ട്. നിയമസംഹിതയും അവയെ അടി സ്ഥാനമാക്കിയുള്ള വിധിപ്രസ്താവ നയും അതു നടപ്പിലാക്കലുമൊന്നും ഇല്ലാതിരുന്ന കാലത്തും കുറ്റകൃത്യ ങ്ങൾ നടന്നിട്ടുണ്ട്. അവയ്ക്കിരയാകു ന്നവർ അവരുടെ ശക്ത്യാനുസരണം തിരിച്ചടിക്കാനും ശ്രമിച്ചിരുന്നു. ദുർബ ലരും പ്രതികാരം ശരിയല്ല എന്നു കരുതിയവരും ക്ഷമ പാലിക്കുകയാ സാഹചര്യം ക്രമേണ മാറി. കുറ്റവാ ളികള ശിക്ഷിക്കുക എന്നത് സമൂഹ ത്തിന്റെ ബാധ്യതയായി. അക്രമ വി ധേയർക്ക് നീതിലഭൃത അവരുടെ പ്രഹരശേഷിയുടേയോ, അധികാരബ ന്ധത്തിന്റെയോ, സാമ്പത്തികശേഷി യുടെയോ അടിസ്ഥാനത്തിലാകരുത്. പിന്നെയോ നിയമത്തിന്റെ അടിസ്ഥാ നത്തിലാകണമെന്ന ചിന്തയുണ്ടായി. അങ്ങനെ വൃക്തിയുടെ നിയമപര മായ അടിസ്ഥാനാവകാശങ്ങൾ നില നിർത്തുവാൻ ബാധ്യതയുള്ള സമൂ ഹവും നിയമ–അധികാര ക്രമീകരണ ങ്ങളും നിലവിൽ വന്നു. അതോടെ കുറ്റ കൃത്യങ്ങളുടെ ഗൗരവം, സ്വ ഭാവം അവ സൃഷ്ടിക്കുന്ന നിയമ ലംഘനത്തിന്റെ തോത് എന്നിവ പരി ഗണിച്ച് ശിക്ഷാവിധി ഉണ്ടാവുകയും അതു നടപ്പിലാക്കുകയും ചെയ്യുന്ന സംവിധാനം ഉണ്ടായി. അവിടെ കുറ്റ കൃത്യം ചെയ്തതായി ആരോപിക്ക പ്പെടുന്ന വ്യക്തിയുടെയും നിയമപര മായ അവകാശങ്ങൾ നിഷേധിക്ക പ്പെടാനുമാവില്ല. അതിന്റെ അടിസ്ഥാ നത്തിലാണ് ജ. കുര്യൻ ജോസഫ്, യാക്കൂബ് മേമന്റെ ഹർജി പരിഗണി ച്ചതിൽ ക്രമക്കേടുകൾ ഉണ്ടെന്ന് നിരീ ക്ഷിച്ചത്. നിയമാവകാശങ്ങൾ വാദി ക്കും പ്രതിക്കുമുണ്ടെന്ന് സമൂഹം മറ ക്കരുത്. എന്നാൽ ഇതു സംബന്ധിച്ച് വാർത്താ മാധ്യമങ്ങളിൽ വിഷയം റിപ്പോർട്ടു ചെയ്തതല്ലാതെ വേണ്ടത്ര ഊന്നൽ നൽകികൊണ്ടുള്ള പ്രതിക രണത്തിനോ ചർച്ചകൾക്കോ അവർ തയ്യാറായി കണ്ടില്ല. സഭകൾ, മത-രാഷ്ട്രീയ–സാംസ്കാരിക പ്രസ്ഥാന ങ്ങൾ എന്നിവയെല്ലാം മൗനം പാലി ച്ചു. മാർക്സിസ്റ്റ് കമ്മ്യൂണിസ്റ്റ് പാർട്ടി മാത്രമാണ് കുറ്റാരോപിതന്റെ നിയമാ വകാശങ്ങൾ അവഗണിച്ചും മറ്റു പല ഘടകങ്ങൾ പരിഗണിച്ചും ശിക്ഷാ നടപടികൾ പൂർത്തിയാക്കുന്നതിൽ ദുരൂഹതയുണ്ടെന്നും ഇത്തരത്തിൽ ശിക്ഷാ നടപടികൾ നടപ്പിലാക്കുന്ന രീതി ശരിയല്ലെന്നും കാണിച്ച് കുറിപ്പ് പുറത്തിറക്കുവാൻ തയ്യാറായത്. ഏതായാലും വധശിക്ഷ ഉൾപ്പെടെ യുള്ള ശിക്ഷാരീതികളെകുറിച്ച് ചർച്ച കൾ ഉണ്ടാകാൻ പറ്റിയ ഒരു സാഹ ചര്യം സൃഷ്ടിക്കുവാൻ ഇത് ഇടവ രുത്തിയിട്ടുണ്ട്. മേൽപറഞ്ഞ വധ ശിക്ഷയും അതിനോടു ബന്ധപ്പെട്ട കാര്യങ്ങളും ഒരു ഒറ്റപ്പെട്ട സംഗതി യായി കണക്കാക്കേണ്ടതില്ല.

എന്തുകൊണ്ടാണ് കുറ്റകൃത്യ ങ്ങൾ ഉണ്ടാകുന്നത്? ഉണ്ടായാൽ ശരിയായ പരിഹാരം എന്താണ്? വധശിക്ഷ പോലുള്ള അറ്റശിക്ഷ കൾ എന്തിന്? അവ കുറ്റകൃത്യങ്ങൾ ക്ക് എത്രമാത്രം പരിഹാരമാകും? ശിക്ഷയുടെ യഥാർത്ഥ ലക്ഷ്യം എ ന്തായിരിക്കണം? എന്നെല്ലാം മുൻ കാലങ്ങളിൽ മനുഷ്യൻ ചിന്തിച്ചി ട്ടുണ്ട്. മതനിന്ദയുടെ പേരിൽപോലും ചില രാജ്യങ്ങളിൽ വധശിക്ഷ നൽകുന്നുണ്ട്. അതായത് വധശി ക്ഷയ്ക്ക് വ്യക്തമായ അടിസ്ഥാനം പോലും നിർണയിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല എന്ന താണ് വസ്തുത. അതു ചർച്ചയാകാ റുമില്ല. വധശിക്ഷയുടെ ആത്യന്തിക ലക്ഷ്യമെന്താണെന്നും, അതുവഴി ഉദ്ദേശിക്കുന്ന ലക്ഷ്യം സാധ്യമാകു ന്നുണ്ടോ എന്നും ശിക്ഷാ നിയമം ധാർമ്മികവും മനുഷൃത്വപരവും ആണോയെന്നുമെല്ലാം തുറന്ന ചർ ച്ചയിൽ ഉൾപ്പെടുത്തേണ്ട വിഷയ ങ്ങളാണ്. ഏതാനും വർഷങ്ങൾക്കു മുമ്പ് പെരുമ്പാവൂർ പട്ടണ മദ്ധ്യ ത്തിൽ നടന്ന മലങ്കര വർഗീസ് കൊ ലപാതകത്തിൽ വാടക കൊലയാ ളികൾ പ്രതികളാവുകയും ലിൽ അയ്ക്കപ്പെടുകയുമുണ്ടായി. എന്നാൽ യഥാർത്ഥ കുറ്റക്കാർ സ്വത ന്ത്രരായി നടക്കുന്നു. കൊല്ലിച്ചവർ പിടിയിലാകാതിരിക്കാൻ പൊലീ സും ഭരണ കർത്താക്കളും ചേർന്ന് അന്വേഷണം വഴിമുട്ടിക്കുകയും തകിടംമറിക്കുകയുമാണ് ഉണ്ടായ തെന്ന് ജനത്തിനറിയാം. ഇത്തരം കുറ്റകൃത്യങ്ങളിൽ ശരിയായ കുറ്റ ശിക്ഷയേൽക്കേ വാളികളാണോ ണ്ടിവരുന്നതെന്ന് അവധാനപൂർവ്വം

ചിന്തിക്കപ്പെടേണ്ട കാര്യമാണ്. കു റ്റകൃത്യങ്ങൾ തെളിവു ലഭിക്കാത്ത വിധം ആസൂത്രണം ചെയ്തു നട പ്പിലാക്കുന്നവർ, അതു ചെയ്തശേ ഷം പിടിയിലാകാതെ ഒളിവിൽ പോകുന്നവർ, ഭരണ കർത്താക്കൾ, പൊലീസ് എന്നിവരുടെ സംരക്ഷ ണം കിട്ടുന്നവർ, പ്രാപ്തരായ അഭി ഭാഷകരുടെ സേവനം ലഭിക്കുന്നവർ എന്നിവരെല്ലാം പലപ്പോഴും രക്ഷ പ്പെടുന്നു. അതുകൊണ്ട് കുറ്റം, ശിക്ഷ എന്നിവ സംബന്ധിച്ച് ക്ഷേപ രഹിതമായ നിഗമനങ്ങളിൽ എത്തിച്ചേരേണ്ടതുണ്ട്. യഹൂദ സമൂഹം ജനത്തിന് നിയമാവകാശ ങ്ങൾ കല്പിച്ചിരുന്നു. ന്യായപ്രമാണ മായിരുന്നു അവരുടെ നിയമസംഹി ത. അവർ കുറ്റക്കാർക്ക് വധശിക്ഷ യുൾപ്പെടെയുള്ള ശിക്ഷകൾ നൽകി യിരുന്നു. എന്നാൽ 'ശിക്ഷ' എന്ന പദം ന്യായപ്രമാണത്തിൽ പ്രയോ ഗിച്ചു കാണുന്നില്ല. ദൈവം നീതിമാ നാണ്. ആ നീതി ദൈവജനത്തിന്റെ ജീവിതത്തിലും ഇടപെടലിലുമെ ല്ലാം പ്രതിഫലിക്കണം. എന്നാണ് യഹൂദ നിയമസംഹിതയുടെ താത് പര്യം. അതുകൊണ്ട് കുറ്റകൃത്യ ങ്ങൾ ചെയ്യുമ്പോൾ ഉണ്ടാകുന്ന ലംഘനം പരിഗണിച്ച് നീതി പു:ന സ്ഥാപിക്കപ്പെടുന്നത്. കുറ്റവാളിക്ക് തത്തുല്യമായ പീഡനം ഉണ്ടാകു മ്പോഴാണ്. 'കണ്ണിനു പകരം കണ്ണ് പല്ലിനു പകരം പല്ല്' എന്നത് പ്രതി കാര നീതിയല്ല. മറിച്ച് അനീതി പരി ഹാര പ്രക്രിയയാണ്. അത് ശിക്ഷ യായി അവർ പരിഗണിക്കുന്നില്ല. അതുകൊണ്ട് കൊലകുറ്റത്തിന് പിഴ പണം വാങ്ങി നീതി നടപ്പാക്കുവാ നും കഴിയില്ല. ഇരയ്ക്ക് നേരിട്ട നഷ്ടം അത് വരുത്തിക്കൂട്ടിയവർ ക്ക് സംഭവിക്കുമ്പോഴാണ് സമൂഹ ത്തിൽ നീതി പുനഃസ്ഥാപിക്കപ്പെടു ന്നത്. അങ്ങനെയാണ് നീതിമാനായ ദൈവത്തിന്റെ നീതിബോധത്തിന് ഉണ്ടായ ക്ഷതം സൗഖ്യപ്പെടുന്നത്. അതായത് നഷ്ടമാക്കിയ പണത്തി നു പകരം പണം; അവയവത്തിനു പകരം അവയവം, ജീവനു പകരം ജീവൻ എന്നിവ പ്രതിക്കു നഷ്ടമാ കുമ്പോൾ നീതിയുടെ പുന:സ്ഥാപ നം നടക്കുന്നു എന്നാണ് യഹൂദചി ന്ത. ദൈവനീതിക്കുണ്ടായ മുറിവ് പരിഹരിക്കുന്നതിനുള്ള ഉപാധി യാണ് യഥാർത്ഥത്തിൽ എബ്രായ ചിന്തയിൽ പ്രതിക്ക് സംഭവിക്കുന്ന തത്തുല്യമായ നഷ്ടം വരുത്തൽ. ഭാരതീയ ദർശനത്തിലെ ധർമ്മ പരി പാലനത്തിന് ഇതിനോട് ചില സമാ നതകൾ ഉണ്ട്. ഇവിടെ സൃഷ്ടിയിൽ താളം (ക്രമീകരണം) ഭംഗപ്പെടു ത്തുന്നതാണ് അധർമ്മം. ആ ക്രമീ കരണത്തിനേൽക്കുന്ന ക്ഷതമാണ് കുറ്റകൃത്യം. ഇവിടെ ധർമ്മം എന്ന ത് എബ്രായ പാരമ്പര്യത്തിലെ നീതി യുമായി പൊരുത്തപ്പെടുന്നില്ല. മനു ഷ്യൻ തന്റെ ജാതിധർമ്മത്തിന്റെ അതിർത്തി ലംഘിച്ചാലും കുറ്റക്കാ രനായി പരിഗണിക്കപ്പെടും. ധർമ്മം ഓരോരുവനും വൃതൃസ്തമാണ്. അ വിടെ കുലധർമ്മവും, വർണ്ണ ധർമ്മ വുമെല്ലാമുണ്ട്. അക്രമം മൂലം ക്ഷത മേൽക്കുന്നത് ഈ ധർമ്മ സംവിധാ നത്തിനാണ്. എബ്രായ ചിന്തയിൽ ഇതു സംഭവിക്കുന്നത് നീതിമാനായ ദൈവത്തിനു തന്നെയാണ്. മനുവി ന്റെ ധർമ്മ സങ്കല്പവും എബ്രായ ന്യായപ്രമാണവും താരതമ്യം ചെയ് താൽ വൃത്യാസം വ്യക്തമാകും.

എന്നാൽ യേശുവിന്റെ ദൈവ രാജ്യ സങ്കല്പത്തിൽ ശിക്ഷയില്ല; പ്രതിക്രിയയുമില്ല. പീഡനം സഹിച്ച് ഉപദ്രവിക്കുന്നവരെ പരിവർത്തന പ്പെടുത്തുകയാണ് ഇവിടെ നീതി. തെറ്റു ചെയ്ത മനുഷൃനുവേണ്ടി ദൈവപുത്രൻ സഹനം ഏറ്റെടുക്കു ന്നു. തനിക്ക് വിവാഹം നിശ്ചയിക്ക പ്പെട്ടിരുന്ന മറിയാം ഗർഭിണിയാണെ ന്നറിഞ്ഞ ശേഷവും അവളെ ഉപേ ക്ഷിക്കാതെ സംരക്ഷണ ചുമതല യൗസേഫ് ഏറ്റെടുത്തതിനാൽ അ ദ്ദേഹം നീതിമാൻ എന്നറിയപ്പെടു ന്നു. ശിക്ഷാധികാരത്തോടുകൂടിയ ശിഷ്യസമൂഹത്തെപ്പറ്റി സുവിശേഷ ത്തിലില്ല. തെറ്റു ചെയ്തവർ ശിക്ഷി ക്കപ്പെടുന്നത് അന്ത്യന്യായവിധി യുടെ സമയത്താണ്. അവിടെ അനീ തിയാകട്ടെ ചെറിയവനെ അവഗണി ച്ചതാണത്രെ. ശിഷ്യസമൂഹം ക്രൈ

സ്തവ രാഷ്ട്രമായപ്പോൾ ഉണ്ടാക്കിയ ശിക്ഷാസംഹിതകൾ സുവി ശേഷത്തിൽ വിഷയമല്ല. നീതിയും സ്നേഹവും സമാധാനവും പുല രുന്ന ഒരു ബദൽ സമൂഹത്തെപ്പറ്റി യുള്ള ചിന്തയാണ് യേശുവിന്റെ ദൈവരാജ്യ സങ്കല്പം. അവിടെ ശിക്ഷയും പ്രതികാരനീതിയുമില്ല. ശിക്ഷയും പ്രതികാരവും അപ്രസക്തമാണ്.

കുറ്റവും ശിക്ഷയും സംബ ന്ധിച്ച് താത്വികമായി ചർച്ചകൾ നട ന്നത് പ്രബുദ്ധതാ (Enlightenment) കാലഘട്ടത്തോടെയാണ്. എന്തി നാണ് ശിക്ഷ എന്നതിനെകുറിച്ച് ഗൗരവമായ ചർച്ചകൾ ആരംഭിച്ചത് 18–ാം നൂറ്റാണ്ടു മുതൽക്കാണ്. കുറ്റ ഏൽപിച്ചിരിക്കുന്ന വാളി ത്തിന് ആ വ്യക്തിയുടെ സ്വതന്ത്രത (autonomy) ഉത്തരവാദിയാണ്. അതു കൊണ്ട് അയാൾ ശിക്ഷിക്കപ്പെട ണമെന്നത് നീതി സമൂഹത്തിന്റെ ആവശ്യമാണ്. ഇവിടെ ശിക്ഷ എന്ന ത് പ്രതികാര നീതിപാലനം ആണ്. വ്യക്തിക്കോ, സമൂഹത്തിനോ, രാഷ്ട്ര ത്തിനോ എതിരായി അവകാശധം സനം നടത്തി നിയമം ലംഘിച്ചയാൾ നിയമാനുസൃത പീഡനത്തിന് അർ ഹനാണ്. ഇമ്മാനുവേൽ കാന്റ് അതു കൊണ്ടാണ് ശിക്ഷയുടെ അനിവാ ര്യത ഊന്നിപ്പറയുന്നത്. ശിക്ഷാക്രമം അനുശാസിക്കുന്ന മനുഷ്യന്റെ സാ മൂഹൃ നിലനിൽപിനുവേണ്ടി കുറ്റം ചെയ്തവർ ശിക്ഷ അനുഭവിച്ചേ തീരൂ എന്നതാണ് ഈ ചിന്തയുടെ സങ്കേതം.

എന്നാൽ ചെയ്തു പോയ കുറ്റ ത്തിന് പ്രതികാരം ചെയ്യുന്നത് ശിക്ഷ യുടെ ലക്ഷ്യമെങ്കിൽ അത് പ്രാകൃത മായ നിലപാടാണ് എന്ന് ചിന്തിക്കു ന്ന പ്രായോഗിക ചിന്തകരും പ്രബു ദ്ധതാ കാലഘട്ടത്ത് ഉണ്ടായിരുന്നു. ജെർമി ബെന്താൻ (1748–1832) വില്യം വാലെ (1743–1805) മുതലായവർ ശിക്ഷാ നിയമം അംഗീകരിക്കുന്നവ രാണ്. എന്നാൽ അത് മറ്റൊരടിസ്ഥാ നത്തിലാണ് എന്നുമാത്രം. ചെയ്തു പോയ കുറ്റത്തിന് പിന്നീട് ശിക്ഷിച്ചിട്ടു

കാര്യമില്ല എന്ന് അവർ ചിന്തിക്കുന്നു. ഭൂതകാല ചെയ്തിയുടെ അടിസ്ഥാന ത്തിൽ ഒരാളെ ശിക്ഷിക്കുന്നതുകൊ ണ്ട് എന്താണ് പ്രയോജനമെന്നാണ് അവർ ചോദിക്കുന്നത്. അതുകൊണ്ട് സംഭവിച്ചത് പരിഹൃതമാകുന്നില്ല. അങ്ങനെ ശിക്ഷ വെറും പ്രതികാരം മാത്രമായി പരിണമിക്കുന്നു. എന്നാൽ ശിക്ഷ ഭാവിയിൽ കുറ്റകൃത്യങ്ങൾ ക്ക് തടയിടാൻ സഹായിക്കുമെന്ന് അവർ ചിന്തിക്കുന്നു. അതായത് കുറ്റ കൃത്യങ്ങൾ ആവർത്തിക്കുന്നതും പെരുകുന്നതും നിയന്ത്രിക്കാൻ സഹാ യിക്കുന്ന ഘടകമായി ശിക്ഷയെ ഇവർ വിലയിരുത്തുന്നു. ഇവിടെ ശി ക്ഷയ്ക്കു സാധൂകരണം ഭാവിയിൽ കുറ്റകൃത്യങ്ങൾ കുറയ്ക്കാൻ സഹാ യകമായ ഉപാധി എന്ന നിലയിലാണ്. അതുകൊണ്ട് ശിക്ഷകൾ പരസ്യമാ യും പരസ്യപ്പെടുത്തിയും നടത്തുക യാണ് വേണ്ടതെന്നാണ് അവരുടെ നിലപാട്. ശിക്ഷകൾ നടത്തുന്നത് സമൂഹം അറിഞ്ഞാകണം. അത് അറിയുകയും കാണുകയും ചെയ്യു ന്നവരിലുണ്ടാകുന്ന തിരിച്ചറിവും പേടിയും ഭാവിയിൽ സമൂഹത്തിൽ കുറ്റകൃത്യങ്ങൾ കുറയ്ക്കുമത്രേ.

ഭാവിയിൽ കുറ്റകൃത്യങ്ങൾ കുറയുമെന്ന പ്രതീക്ഷയിൽ ഇപ്പോ ഴത്തെ കുറ്റവാളികളെ കൊലമരത്തി ലേറ്റുന്നതിന് സാധൂകരണമെന്ത് എന്നൊരു ചോദ്യം ഇവിടെ പ്രസക്ത മാണ്. ചെയ്ത കുറ്റത്തിന് ശിക്ഷ പരി ഹാരമല്ലെങ്കിൽ നാളത്തെ കുറ്റകൃത്യ ങ്ങൾ തടയുന്നതിന് ശിക്ഷിക്കുന്ന തിന് എന്ത് നീതീകരണം എന്ന ചോദ്യത്തിന് ഇവിടെ ഉത്തരം കാ ണേണ്ടിവരുന്നു. മാത്രമല്ല, അങ്ങനെ യൊരു തടയൽസാധ്യത അത്ര യൊന്നും ഫലപ്രദമല്ല എന്ന് കണ ക്കുകൾ വ്യക്തമാക്കുന്ന സാഹചര്യ ത്തിൽ എന്ത് അടിസ്ഥാനത്തിൽ വധ ശിക്ഷ നൽകുന്നുവെന്നതിനും വിശ ദീകരണം നൽകേണ്ടിവരുന്നു.

ചെയ്ത കുറ്റത്തിന് വധശിക്ഷ പോലുള്ള അറ്റ നടപടികൾ പ്രാകൃ തമായ പ്രതികാരമാണ് എന്ന ആ ക്ഷേപത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ശിക്ഷയെ നിരാകരിക്കുന്നവർ, ഭാവി യിലെ കുറ്റകൃത്യങ്ങൾ തടയാനെന്ന പേരിൽ അതിനെ പിന്തുണയ്ക്കുന്ന വർ, എന്നിവരൊക്കെ വധശിക്ഷയെ ഫലത്തിൽ സാധൂകരിക്കുക തന്നെ യാണ് ചെയ്യുന്നത്. വധശിക്ഷയെ ഇരു കൂട്ടരും അംഗീകരിക്കുന്ന അടി സ്ഥാനത്തിനു മാത്രമാണ് വ്യത്യാ സം. കുറ്റകൃത്യത്തിൽ പ്രതിയാകുന്ന വ്യക്തിയെ മാത്രം കുറ്റവാളി എന്നു റപ്പിച്ച് വധശിക്ഷ നൽകുന്നതിലും അപാകതയില്ലേ? ഭാവി നന്നാകു മെന്ന കണക്കുകൂട്ടലിൽ സംഹാര ശിക്ഷ നൽകുന്നതും കടുംകൈ അല്ലേ? ഇത്തരം ചോദ്യങ്ങൾക്കുള്ള മറുപടിയും തൃപ്തികരമായി തോ ന്നുന്നില്ല. ആഡംസ് സ്മിത്ത് എന്ന ധനശാസ്ത്രജ്ഞൻ ആധുനിക മനു ഷ്യ സമൂഹത്തെ വാണിജ്യ സമൂഹ മായി വിലയിരുത്തുന്നു. വ്യക്തിയുടെ പ്രവർത്തനങ്ങളെ നിയന്ത്രിക്കുന്നത് ലാഭനഷ്ടങ്ങളാണ്. കുറ്റകൃത്യങ്ങൾ ചെയ്യുന്നവർക്ക് സാമ്പത്തിക നഷ്ടം വരുത്തുമെന്ന ഭീതി ഉണ്ടായാൽ അതിൽ നിന്നൊക്കെ മനുഷ്യൻ വിട്ടു നിൽക്കുമെന്ന് അദ്ദേഹം ചിന്തിക്കു ന്നു. അതുകൊണ്ട് വധശിക്ഷ പോലെ യുള്ള കഠിന ശിക്ഷകൾ ഒഴിവാക്കി തടവിനൊപ്പം കുറ്റവാളികൾക്ക് കനത്ത പിഴശിക്ഷ നൽകിയാൽ ചെയ്ത തെറ്റിന് ശിക്ഷയും പീഡനം സഹിച്ചവർക്ക് ആശ്വാസകരമായ നഷ്ടപരിഹാരവുംലഭിക്കുകയും തുടർ കുറ്റ കൃത്യങ്ങൾ കുറയുകയും ചെയ്യും എന്നാണ് അദ്ദേഹത്തിന്റെ നിഗമനം. എന്നാൽ കുറ്റകൃത്യം ചെയ്ത വൃക്തിയിൽ മനഃപരിവർ ത്തനം സാധ്യമാക്കുവാൻ കടുത്ത പിഴശിക്ഷ പര്യാപതമാകുന്നില്ല. എ ന്നതാണ് ഇതിനെതിരായ ആക്ഷേ പം. മാത്രമല്ല കുറ്റവാളികൾ കനത്ത പിഴയൊടുക്കുവാൻ കഴിവുള്ളവർ ആയിരിക്കണമെന്നുമില്ല.

സമൂഹത്തിന്റെ നൈതീക ചട്ട ക്കൂടുകൾ തകരുന്ന സാഹചര്യത്തിൽ അതു സൃഷ്ടിക്കുന്ന ജീർണ്ണതയും അനീതിയും നീക്കം ചെയ്ത് നീതി യുടെ സംസ്ഥാപനത്തിന് തടവ്

## പ്രവചനവും പ്രവാചകനും

ഫാ. എബ്രാഹാം കാരാമ്മേൽ

വേദപുസ്തക ചരിത്രത്തിൽ പ്രവാചകന്മാർക്ക് നിർണ്ണായകമായ സ്ഥാനമാണുള്ളത്. മതജീവിത ത്തിൽ പ്രത്യേകിച്ച് സെമിറ്റിക് മത ങ്ങളിൽ എക്കാലത്തും പ്രവാചക ന്മാരും പ്രവചനങ്ങളും ഒരു അനിവാ രൃതയായിരുന്നു. ആശയപരമായി ഈ സ്ഥാപനത്തിന്റെ രൂപത്തിലും ഉള്ളടക്കത്തിലും പരിണാമങ്ങൾ നട ക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും വേദപുസ്തക ചരി ത്രത്തിൽ അനിഷേധ്യമായ സ്ഥാന മാണ് പ്രവാചകന്മാർ അലങ്കരിക്കു ന്നത്. ദൈവത്തിന്റെ അഭീഷ്ടങ്ങൾ ചരിത്രത്തിൽ പ്രഘോഷിക്കുന്നവ നാണ് പ്രവാചകൻ. അതായത് ദൈവ ത്തിന്റെ വായും വാക്കുമാണ് പ്രവാ ചകൻ. പ്രവാചകൻ പുറത്തേക്ക് പറ യുന്നതോ ദൈവത്തിന്റെ അരുളപ്പാ ടാണ്. ഇതിന് വാക്കിന്റെയും അടയാ ളത്തിന്റെയും നിറം ചാർത്തുന്നത് പ്രവാചകൻ എന്ന സാധാരണ മനു ഷ്യൻ. അതുകൊണ്ടുതന്നെ ദൈവ വും മനുഷ്യനും ഒരുമിച്ചുചേർന്ന് ഭൂമി യിൽ നടത്തുന്ന വലിയ ഇടപെട ലാണ് പ്രവചനങ്ങൾ എന്ന് പറയാൻ സാധിക്കും.

പ്രവാചകന്മാരെക്കുറിച്ച് പഠി ക്കുമ്പോൾ ഇന്ന് എന്നപോലെതന്നെ മുൻകാലങ്ങളിലും കള്ളപ്രവാചക ന്മാർ ഉണ്ടായിരുന്നുവെന്നത് വസ്തു തയാണ്. ആരാണ് ദൈവത്തിന്റെ ശരി യായ പ്രവാചകനെന്നും ആര് പറയു ന്നതാണ് ദൈവത്തിന്റെ അരുളപ്പാട് എന്നും സംബന്ധിച്ച ഭിന്നത പ്രവച നപുസ്തകങ്ങളിൽ തന്നെ കാണാൻ സാധിക്കും. താൻ ആർക്കുവേണ്ടി യാണോ പ്രവചിക്കുന്നത്, അവരുടെ മനസ്സറിഞ്ഞ് ആഗ്രഹനിവൃത്തിക്കു വേണ്ടി പ്രവചനം നടത്തുന്ന പ്രവാച ന്മാരെ നമുക്ക് പഴയ നിയമത്തിൽ കാണാൻ സാധിക്കും. ഇതുകൊണ്ടു തന്നെ പ്രവാചക ശുശ്രൂഷ വളരെ വിമർശനങ്ങൾ നേരിടുന്നതിന് കാര ണമായിട്ടുണ്ട്. എന്നിരുന്നാലും ഈ സ്ഥാപനത്തിന്റെ ആന്തരീകചാല കത്വം (innerdynamics) വിസ്മയാവ ഹമായ ഒന്നുതന്നെയാണ്. ഈ ചെ റിയ കുറിപ്പിലൂടെ ചരിത്രപരമായ ഒരു അന്വേഷണം സാധ്യമാക്കുക എന്നതി ലുപരി പ്രവാചക ശുശ്രൂഷ ചരിത്രപ രമായി പുലർത്തിവന്ന ആന്തരിക ചാലകതാത്തിലേക്ക് ഒരു അനോ ഷണം നടത്താനുള്ള ഒരു എളിയ ശ്രമമാണ്.

പഴയനിയമ പ്രവചനങ്ങൾ പരി ശോധിക്കുമ്പോൾ ഒരു നീണ്ടകാല ചരിത്രം ഈ സ്ഥാപനത്തിനുണ്ടെന്ന് മുമ്പ് പറഞ്ഞിരുന്നല്ലോ. അതുമാത്ര മല്ല, കാലഘട്ടങ്ങൾക്കനുസൃതമായി വിവിധ പേരുകളിലാണ് ഇത് അറിയ പ്പെട്ടിരുന്നത് എന്ന് നാം മനസ്സിലാ ക്കേണ്ടതുണ്ട്. 'ദൈവപുരുഷൻ', 'ദീർഘദർശി', 'പ്രവാചകൻ' എന്നീ പേരുകൾ അതിന് ചില ഉദാഹരണ ങ്ങളാണ്. സാമുവേലിന്റെ പുസ്തക ത്തിൽ പ്രവാചകൻ അക്കാലത്ത് ദീർഘദർശി എന്നാണ് വിളിക്കപ്പെട്ടി രുന്നത് (1. സമു. 9:9) എന്ന് പറയു മ്പോൾ തന്നെ ഇതിന്റെ പേരിനോ ടൊപ്പം പ്രവർത്തനരീതികൾക്കും മാ റ്റമുണ്ടായി എന്നും കരുതാവുന്നതാ ണ്. ദൈവത്തിന്റെ പ്രത്യേക സംര ക്ഷണയുടെ അടയാളമായി പ്രവാച കൻ എന്ന പദം ഉപയോഗിക്കുന്നുണ്ട് (ഉല്പ. 20:7). ഇസ്രായേലിൽ രാജഭര ണത്തിനു തൊട്ടുമുമ്പുള്ള കാലഘ ട്ടത്തിലാണ് പ്രവചനം എന്നത് വലി യൊരു പ്രസ്ഥാനമായി രൂപം പ്രാപി ക്കുന്നത്. ഇവിടെ യഹോവയുടെ ആത്മാവിന് പകർന്നു ലഭിക്കുമ്പോൾ ഉന്മാദാനുഭവത്തിലേക്ക് ന്നതും പ്രവചിക്കുന്നതുമായിട്ടാണ് കാണുന്നത് (1. സമു. 10:6-8, 10-13). പ്രവാചകസംഘം പ്രവാചകശിഷ്യ ന്മാർ (Prophetic guild, Professional prophets, Prophetic disciples) എന്നീ നിലകളിലെല്ലാം അറിയപ്പെടുന്നുണ്ട്.

ശിക്ഷ അപര്യാപ്തമെങ്കിൽ വധ ശിക്ഷ തന്നെ നടപ്പാക്കണമെന്നാണ് പൊതുവായ ജനവികാരം. അക്രമ ത്തിനെതിരെയുള്ള ആത്മരോഷവും നീതിബോധവും അഭിസംബോധന ചെയ്യപ്പെടാതെ പോയാൽ സമൂഹം നീതി നിസംഗമായി (amoral) പരി ണമിക്കമെന്ന ആശങ്ക വ്യാപകമായി ട്ടുണ്ട്. ക്രിസ്തുവിന്റെ ക്രൂശാരോ ഹണം മനുഷ്യന്റെ അക്രമങ്ങൾക്കു വേണ്ടിയുള്ള ഒരു കുറ്റ പരിഹാര വധമായിരുന്നു എന്ന വേദശാസ്ത്ര ചിന്ത വധശിക്ഷയെ സാധൂകരി ക്കുന്നു. ഹിംസയ്ക്കു പരിഹാരം ഉണ്ടാവുകവഴി മാത്രമാണ് അത്

സൃഷ്ടിച്ച നീതിത്തകർച്ച സ്വാഭാവിക മായി പരിഹരിക്കപ്പെടുന്നത് എന്ന ധാരണ പ്രബലമായി നിലനിൽക്കു ന്നതുകൊണ്ട് അതിനനുസൃതമായി മാത്രമാണ് സഭകൾ ഇന്നും നിലകൊ ള്ളുന്നത്.

എന്നാൽ ഈ വിഷയം സംബ സ്വിച്ച് ഒരു പുനഃരന്വേഷണം ആവശ്യ മാണ്. ഓരോ വധശിക്ഷയും എന്നല്ല, ഓരോ ശിക്ഷയും മനഃസാക്ഷിയുള്ള ഓരോ മനുഷ്യനേയും അസ്വസ്ഥനാ ക്കുന്നുണ്ട്. 257 പേരുടെ കൂട്ടകൊ ലയ്ക്ക് നേതൃത്വം കൊടുത്ത ആൾ ആയിരുന്നിട്ടുപോലും യാക്കൂബ് മേമ ന്റെ കഴുത്തിൽ കൊലക്കയർ മുറു കിയപ്പോൾ അനേകരുടെ ഹൃദയം നൊന്തു. മനസ്സു ചഞ്ചലിച്ചു. നിസ്സാ ഹയത അനുഭവിച്ചു. അതുകൊണ്ട് വധശിക്ഷ സംബന്ധിച്ച് നിലവിലിരി ക്കുന്ന ധാരണകൾക്ക് ഉപരിയും കാഴ്ചപ്പാടുകൾക്ക് അപ്പുറവുമായ സമീപനം ആവശ്യമായിരിക്കുന്നു എന്ന് പറയട്ടെ. (തുടരും)

സസ്നേഹം

നിങ്ങളുടെ അത്താനാസ്യോസ് തോമസ് മെത്രാപ്പോലീത്ത (1. രാജാ. 20:35, 2. രാജാ. 2:3, 6:1, 5:22) ശമുവേലുതന്നെ പ്രവാചകസംഘ ത്തിന്റെ നേതാവായിരുന്നു (1. സമു. 19:20) എന്നും മനസ്സിലാക്കാൻ സാധി ക്കും. മോശയുടെ കാലത്തും മുക ളിൽ കാണുന്ന രീതികളോടെയുള്ള പ്രവാചക ശുശ്രൂഷ നിലനിന്നിരുന്നു വെന്ന് വിസ്മരിക്കാൻ സാധിക്കുന്ന തല്ല (സംഖ്യ. 11:24-30).

രാജഭരണത്തിനു ഇസ്രായേലിൻ ചരിത്രത്തിൽ ഏറെ നിർണ്ണായകമായ സ്ഥാനമാണ് ദൈ വപുരുഷനായ ശമുവേലിനുള്ളത്. ഗോത്രാചാരപ്രകാരമുള്ള ന്യായാധി പന്മാരുടെ ഭരണ നേതൃത്വത്തിൽ നിന്ന് രാജഭരണത്തിലേക്കുള്ള പ കർച്ചക്ക് മുഖ്യ കാർമ്മികത്വം വഹി ക്കുന്നത് ശമുവേലാണ്. Tribal confedercy നിന്ന് Monarchy ലേക്കു ള്ള ദൂരം, ഈയൊരു മാറ്റത്തിൽ ഉണ്ടാകാവുന്ന പ്രതിസന്ധികൾ എ ന്നിവ അക്കമിട്ട് ശമുവേൽ നിരത്തു ന്നുണ്ട്. (1. ശമു. 8:10–22) അക്കാലത്ത് രാജാവിനെ തങ്ങൾക്കും വേണം എന്ന ആവശ്യത്തിലേക്ക് യിസ്രാ യേൽ എത്താൻ കാരണങ്ങൾ പല താണ്. ശമുവേൽ വൃദ്ധനായിരിക്കു ന്നു, ന്യായാധിപന്മാരായി ശമുവേ ലിന്റെ മക്കളെ നിയമിച്ചെങ്കിലും അവർ ദ്രവ്യാഗ്രഹികളാണ്, മറ്റു ജന തകൾക്ക് രാജാവുണ്ട്, ഇതാണ് ഏകീകൃത രാജ്യമെന്ന ആശയത്തി ലേക്ക് യിസ്രായേൽ എത്തിച്ചേരാൻ കാരണം. ഇവിടെ ശമുവേൽ നട ത്തുന്ന പ്രവചനം രാജഭരണത്തിന് ആഗ്രഹിക്കുന്ന ജനത്തിനുള്ള താ ക്കീത് മാത്രമല്ല അക്കാലത്ത് രാജഭ രണം നിലനിന്നിരുന്ന രാജ്യങ്ങളുടെ രാഷ്ട്രീയ ജീവിതത്തിന്റെ മനോഹര മായ അപഗ്രഥനവുമാണ്. വാസ്തവ ത്തിൽ ഈ പ്രവചനമാണ് തുടർ ന്നുള്ള കാലഘട്ടത്തിലേക്ക് പ്രവാചക ശുശ്രൂഷയെ ബന്ധിപ്പിക്കുന്നത്.

രാജഭരണകാലത്തെ പ്രവാചക ദൗത്യം തികച്ചും വ്യത്യസ്തമാണ്. കാരണം സാമൂഹ്യ-രാഷ്ട്രീയ ജീവി തത്തിൽ കാര്യമായ മാറ്റങ്ങൾ ഉണ്ടാ യി എന്നതാണ്. അധികാരം കേന്ദ്രീ കരിക്കപ്പെട്ടു, ഈ അധികാര സ്ഥാപ

നവുമായി ബന്ധപ്പെട്ട് അനേക ചെറു അധികാരകേന്ദ്രങ്ങളുണ്ടായി, അധി കാരികൾക്കും അധികാരകേന്ദ്രങ്ങൾ ക്കും ചുറ്റുമായി പ്രവാചകന്മാരും അവരുടെ സമൂഹങ്ങളും പടർന്നുപ ന്തലിച്ചു. ഇത്തരത്തിൽ വികസി ക്കാൻ കാരണം സമൂഹമദ്ധ്യത്തിൽ മതപരമായ സ്വീകാര്യത ഉറപ്പുവരു ത്തേണ്ടത് രാജാക്കന്മാരുടെ നില നിൽപിന് ആവശ്യമായിരുന്നു. ഇത് നിർവ്വഹിച്ചുകൊടുക്കുന്നത് വേദപു സ്തകത്തിന്റെ ഭാഷയിൽ കള്ളപ്രവാ ചകന്മാരായിരുന്നു. (യിരമ്യ. 28:1–16) എന്നാൽ എട്ടാം നൂറ്റാണ്ടിൽ തുടങ്ങി ഏഴ്, ആറ് നൂറ്റാണ്ടിൽ ചെറുതും വലു തുമായ പ്രവാചകന്മാരുടെ ശുശ്രൂഷ പരിശോധിക്കുമ്പോൾ അധികാരസ്ഥാ നങ്ങൾക്കും, നീതിനിഷേധത്തിനു മെതിരെ ദൈവനീതിയുടെ വക്താക്ക ളാകുകയായിരുന്നു പ്രവാചകന്മാർ എന്നുകാണാം. ദൈവത്തെ മറന്നു കളഞ്ഞ ജനത്തിന് തക്കശിക്ഷ നൽ കും എന്ന താക്കീതായിരുന്നു അക്കാ ലത്തെ പ്രവചന പുസ്തകങ്ങൾ. മുൻപ് പ്രതിപാദിച്ചതുപോലെ ഈ യൊരു കാലഘട്ടമാകുമ്പോഴേക്കും രാജഭരണകാലത്തിനുമുമ്പുണ്ടായി രുന്ന പ്രവാചകദൗത്യത്തിന്റെ ഊടും പാവും ആകപ്പാടെ മാറിയിരുന്നു. പ്രമുഖപ്രവാചകന്മാരായിരുന്ന ആ മോസും സഖറിയായും പ്രവാചകൻ എന്ന വാക്കുകൊണ്ട് തങ്ങളെതന്നെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യാൻ ഇഷ്ടപ്പെട്ടി രുന്നില്ല എന്ന് കാണാൻ സാധിക്കും. (ആമോസ്. 7:17, സഖറിയ. 13:5) ഈയൊരു കാലഘട്ടമാകുമ്പോൾ അധികാരത്തിന്റെയും സ്ഥാനമാന ങ്ങളുടെയും സ്വാധീനം ഇസ്രായേ പ്രവാചക ശൂശ്രൂഷ എന്ന ദൈവവിളിയെ വെറുമൊരു സ്ഥാപന മാക്കി. അതിന്റെ ആന്തരീക ചാല കത്വം ദൈവനീതിക്ക് എതിരാക്കി എന്നതാണ് വസ്തുത. ഇതിന് മാറ്റം വരുത്തുന്നത് 8–ാം നൂറ്റാണ്ടിലെ പ്രവാ ചകന്മാരാണ്.

8-ാം നൂറ്റാണ്ടിലും അതിനുശേ ഷവും ഉണ്ടായ പ്രവാചകന്മാരുടെ കാലമാകുമ്പോഴേക്കും പ്രവചന ത്തിന്റെ അവതരണരീതിക്കും പ്രവ ചന വിഷയങ്ങൾക്കും വ്യത്യാസം വന്നു. മുമ്പ് ഇത് പരമ്പരാഗതമായി കൈവന്നുകൊണ്ടിരുന്ന ദൈവവിളി ആയിരുന്നെങ്കിൽ ഈ കാലഘട്ടമാ കുമ്പോൾ അതിൽ നിന്ന് പാടെ മാറു കയാണ്. എസക്കിയേൽ ഒരു പുരോ ഹിതനായിരുന്നു, യേശയ്യ രാജാകു ടുംബ പരമ്പരയിൽ നിന്നാണ്, മീഖ ഒരു പ്രവശ്യയുടെ നേതാവാണ്, ആ മോസ് ഇടയനാണ് എന്നിങ്ങനെ ത ങ്ങളെത്തന്നെയും തങ്ങളുടെ ജോലി പാരമ്പര്യങ്ങളെയും ദൈവത്തിന്റെ അരുളപ്പാടുകളുടെ അടയാളമാക്കി മാറ്റുന്നവരെയാണ് ദൈവം പ്രവാചക ന്മാരായി തെരഞ്ഞെടുക്കുന്നത്. യേശയ്യ പ്രവാചകന്റെ 61–ാം അദ്ധ്യാ യം താൻ ഏറ്റെടുക്കുന്ന വലിയ ദൗത്യ ങ്ങളെ ധൈര്യപൂർവ്വം ഏറ്റുപറയുക യാണ്. പ്രവാചക ദൗത്യം നിറവേറ്റി യതിന്റെ പേരിൽ മാനസികമായും ശാരീരികമായും ക്ലേശങ്ങൾ സഹി ക്കേണ്ടിവന്ന പ്രവാചകനാണ് യിര മ്യാവ്. താൻ പ്രവചിച്ചത് അങ്ങനെ തന്നെ നടപ്പാക്കുന്നത് ജീവിതകാല ത്തുതന്നെ കാണേണ്ടിവരികയും പിന്നീട് ഈജിപ്റ്റിലേക്ക് നാടുകടത്ത പ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നുണ്ട്. നുകവും കയറും ഉണ്ടാക്കി കഴുത്തിൽ വെച്ച് (യിരമൃ. 27:2) വരുവാനുള്ള അടി മത്തം തന്നിൽതന്നെ അടയാളപ്പെ ടുത്തി പ്രവാചകൻ കാണിച്ചുകൊടു ക്കുന്നു. സ്വന്തം വിവാഹജീവിതത്തി ന്റെ പശ്ചാത്തലത്തിൽ യിസ്രായേ ലും ദൈവവും തമ്മിലുള്ള ബന്ധ ത്തെ ചിത്രീകരിക്കാൻ ശ്രമിക്കുക യാണ് ഹോശിയ പ്രവാചകൻ. അരു ളപ്പാടുകൾ വാക്കുകൊണ്ട് പ്രസ്താ വിക്കുക മാത്രമല്ല, അത് സ്വന്തം ജീ വിതത്തിൽ അടയാളപ്പെടുത്തുന്ന ദൈവത്തിന്റെ ജീവിക്കുന്ന സാക്ഷി കളാണ് പ്രവാചകന്മാർ എന്ന് ജീവി തം കൊണ്ട് സാക്ഷിക്കുന്നവരാവുക യാണ് ഈ പ്രവാചകന്മാർ.

പ്രവാചകന്മാരുടെ തെരഞ്ഞെ ടുപ്പ് പ്രത്യേകം പരാമർശിക്കേണ്ടതു തന്നെയാണ്. "ദൈവമായ കർത്താവ് സംസാരിച്ചു, ആർക്ക് പ്രവചിക്കാതി രിക്കാൻ കഴിയും" (ആമോസ്. 3:8) യിരമ്യാ പ്രവാചകന്റെ തെരഞ്ഞെ ടുപ്പും ഇപ്രകാരമാണ്. ''ഇതാ, എന്റെ വചനങ്ങൾ നിന്റെ നാവിൽ ഞാൻ നിക്ഷേപിച്ചിരിക്കുന്നു. പിഴുതെറി യാനും, ഇടിച്ചുതകർക്കാനും, നശിപ്പി ക്കാനും, തകിടംമറിക്കാനും, പണി തുയർത്താനും, നട്ടുവളർത്താനും വേണ്ടി ഇന്ന് ഇതാ ജനതകളുടെയും രാജ്യങ്ങളുടെയും മേൽ ഞാൻ നിന്നെ അവരോധിച്ചിരിക്കുന്നു". (യിരമ്യ. 1:9-10) ഇവിടെ പ്രവാചകൻ എന്ന വാക്കിന് നാം കൊടുക്കുന്ന പരിമിത മായ അർത്ഥത്തിനപ്പുറത്തേക്ക് പ്ര വാചക ശുശ്രൂഷ വളരുന്നുണ്ട്. പ്രമു ഖരായ മറ്റ് എല്ലാ പ്രവാചന്മാരുടെ തെരഞ്ഞടുപ്പിലും ഈ പ്രത്യേകത നമുക്ക് കാണാൻ സാധിക്കും. അനീ തി നടമാടുന്ന സാമൂഹൃവ്യവസ്ഥിതി, പാവപ്പെട്ടവനെ വീർപ്പുമുട്ടിക്കുന്ന രാഷ്ട്രീയ ഭരണസംവിധാനം, സത്യ ദൈവാരാധനയിൽ നിന്നുള്ള അക ന്നുപോക്ക് ഇത്തരത്തിലുള്ള അനേ ക സാമൂഹ്യ-രാഷ്ട്രീയ-മത-സാം സ്കാരിക സാഹചര്യങ്ങളെ വ്യക്ത മായി അപഗ്രഹിച്ച് ദൈവേഷ്ടം എന്താണ് എന്ന് തിരിച്ചറിഞ്ഞ് പ്രവാ ചകൻ പ്രഘോഷിക്കുന്നു. സംഘടി തമായ ഘടനകൾക്കെതിരെയാണ് പ്രവാചകൻ സംസാരിക്കുന്നത്. അനേക കള്ളപ്രവാചകന്മാരുടെ ഇട യിൽ നിന്നാണ് ഈ പ്രവാചകന്മാർ ക്കും പ്രവചിക്കേണ്ടി വരുന്നത്. തങ്ങ ളിലൂടെ പുറത്തുവരുന്ന ദൈവശബ് ദം അനേകരുടെ ശബ്ദങ്ങളുടെ മുക ളിൽ കേൾപ്പിക്കേണ്ടതും പ്രവാച കനാണ്. താൻ ദൈവത്തിന്റെ പ്രവാ ചകനാണെന്ന് ജനങ്ങളെ ബോധ്യപ്പെ ടുത്തേണ്ടതുമുണ്ട്. പ്രവാചകനെ ദൈവം വിളിക്കുന്നതും അരുളപ്പാടു കൾ കൊടുക്കുന്നതും തികച്ചും വൃക്തിപരമായ സാഹചരൃങ്ങളിലാ ണ്. ജനമധ്യത്തിൽ അംഗീകാരം നേടിയെടുത്ത് ദൈവവഴിയിലേക്ക് ദൈവജനത്തെ തിരിപ്പിക്കേണ്ട ഭാരി ച്ച ഉത്തവാദിത്തമാണ് പ്രവാചകനു ള്ളത്. ഇന്ന് ദൈവജനത്തിന്റെ മദ്ധ്യേ വച്ച് ദൈവത്താൽ അഭിഷേകം ചെ യ്യപ്പെട്ടവനാണ് എന്ന് സാക്ഷ്യപ്പെടു ത്തൽ ലഭിച്ചാൽപോലും ദൈവത്തി ന്റെ പ്രവാചകനോ പുരോഹിതനോ

ആകാൻ നമുക്ക് സാധിക്കാതെ പോ കുന്നുണ്ട്. സ്തുതി പാടകരായ അ നേക കള്ളപ്രവാചകമാരുടെയിട യിൽ സത്യദൈവത്തിന്റെ ശബ്ദം കേൾപ്പിക്കാൻ പ്രവാചകന് ഇടം കിട്ടി യെങ്കിൽ അത് ദൈവം നിക്ഷേപിച്ച വാക്ക് വായിലുള്ളതുകൊണ്ടും പ്രവാ ചകൻ എന്ന പ്രവ്യക്തിയുടെ ധീരത കൊണ്ടും മാത്രമാണ്.

പ്രവാചകശുശ്രൂഷയുടെ നൂറ്റാ ണ്ടുകൾ നീണ്ട ചരിത്രത്തിൽ ഈ സ്ഥാപനത്തിന് പലതരത്തിലുള്ള രൂപപരിണാമങ്ങൾ സംഭവിച്ചു എന്ന് നമുക്ക് കാണാൻ സാധിച്ചു. ആദ്യ കാലങ്ങളിൽ പ്രവാചകൻ ഒരു മാധ്യ മം മാത്രമായിരുന്നുവെങ്കിൽ, പിൻ കാലത്ത് പ്രവാചകൻതന്നെ അടയാ ളവും സന്ദേശവും ആവുകയാണ്. അതായത് പ്രൊഫഷണൽ ആയ ഒരു പ്രവർത്തനം മാത്രമായി ആദ്യകാല ങ്ങളിൽ കാണാൻ സാധിക്കുകയുള്ളൂ. ഉദാഹരണത്തിന് പ്രവാചക ഗണം (Prophetic guild) പ്രവചനം നിർവ്വഹി ക്കുന്നത് തങ്ങളുടെ കയ്യിലുള്ള വാദ്യോപകരണങ്ങൾകൊണ്ട് പാട്ടു പാടി നൃത്തം ചെയ്ത് ഉന്മാദാവസ്ഥ യിൽ എത്തുകയും അപ്പോൾ വിളിച്ചു പറയുന്നത് പ്രവചനമായും പരിഗ ണിച്ചിരുന്നു. ഇതു പറഞ്ഞു തീരുന്ന തോടുകൂടി പ്രവാചകസമൂഹത്തിന്റെ ദൗത്യം അവസാനിച്ചു (1.ശമു. 10: 10–13). ഇവർ ഇത് ഒരു തൊഴിലായി സ്വീകരിച്ചിരുന്നവരായിരിക്കണം എന്നുവേണം അനുമാനിക്കാൻ. പിൻ കാലത്ത് പ്രവചനം എന്നതോ, പ്രവാ ചകൻ എന്നതോ ഒരാളുടെ ജോലിയ ല്ല. അത് ഒരു വ്യക്തിയുടെ ആത്മനി ഷ്ഠമായ ദിവ്യാനുഭവ (subjective experience) മാണ്. പ്രവാസത്തിനു മുമ്പും പ്രവാസത്തിലിരിക്കുമ്പോഴും പ്രവാസത്തിനുശേഷവും നാം കാണു ന്ന ഓരോ പ്രവചനഗ്രന്ഥവും ഈ നിലയിലാണ് നമ്മെ ചിന്തിപ്പിക്കു

സാമൂഹ്യ-സാമ്പത്തിക-മത-സാംസ്കാരിക ഘടനകളോടുള്ള സന്ദേശമായിരുന്നു പ്രവചനങ്ങൾ. അനീതിയുടെ ഘടനകളെ സമൂഹ ത്തിൽ അടിച്ചേൽപ്പിക്കുന്നവർക്കും അതിനായി രാഷ്ട്രീയ അധികാരം ഉപയോഗിക്കുന്നവർക്കും മതത്തെ ലാഭക്കണ്ണുകൊണ്ട് കണ്ട് കച്ചവടച്ചര ക്കാക്കുന്നവർക്കും എതിരെയുള്ള ദൈവത്തിന്റെ നീതിയുടെ പ്രഘോഷ കരായിരുന്നു പ്രവാചകന്മാർ. സാമൂ ഹൃമാറ്റമാണ് പ്രവാചകന്റെ ലക്ഷ്യം. അനീതിയുടെ സാമൂഹൃഘടനകളെ പരിപോഷിപ്പിക്കുന്ന രാഷ്ട്രീയ–മത അധികാരങ്ങളുടെ മാനസാന്തരമാ യിരുന്നു പ്രവാചകന്മാരുടെ ലക്ഷ്യം. ഇന്നത്തെ നമ്മുടെ പ്രവചനങ്ങളൊ ന്നും സാമൂഹൃമാറ്റത്തിനുവേണ്ടിയു ള്ള മുറവിളിയാകുന്നില്ല എന്നത് എന്തുകൊണ്ടായിരിക്കാം? ഇന്നും ബഹുഭൂരിപക്ഷം പട്ടിണിക്കാരായി സമൂഹത്തിന്റെ ഇരുണ്ട കോണി ലേക്ക് ആട്ടിപ്പായിക്കുമ്പോഴും വൻ കിട കുത്തകകൾ ലാഭക്കണ്ണുകളോ ടെ നമ്മുടെ പ്രകൃതിയെയും വിഭവ ശേഷിയെയും ജീവനോപാധികളെ യും കവർന്നെടുക്കുമ്പോഴും കമ്പോള വും അതിന്റെ മാസ്മരിക ലോകവും നമ്മെ വിഴുങ്ങികളയുമ്പോഴും ശത കോടീശ്വരന്മാരെ സൃഷ്ടിക്കുന്ന സമ്പത് വ്യവസ്ഥ ദൈവത്തിന്റെ നീ തിയെ പിഴുതെറിയുമ്പോഴും എന്തു കൊണ്ട് നാം പ്രവചിക്കുന്നില്ല, ഈ ഘടനകൾക്കെതിരെ? ഇത് ഒരു വലിയ ചോദ്യമാണ്. അതോ ഇന്നും യാതൊരു വളർച്ചയുമില്ലാതെ ന്യായാ ധിപന്മാരുടെ കാലത്ത് ഉന്മാദാവ സ്തയിലിരുന്ന് പ്രവചനം നടത്തുന്ന പ്രവാചക ശിഷ്യരു പ്രവാചകരും മായിട്ടാണോ നാം അവശേഷിക്കു ന്നത്. പുരാതന രാഷ്ട്രമായ ഗ്രീസിൽ ഇന്ന് ഉണ്ടായിരിക്കുന്ന സാമ്പത്തിക പ്രതിസന്ധി നാം എല്ലാം മനസ്സിലാ ക്കുന്നതാണ്. യൂറോപ്യൻ മൂലധന ശക്തികൾ വിഴുങ്ങിക്കളഞ്ഞ ആ കൊച്ചു രാജ്യത്ത് ATM-ൽ നിന്ന് പണം ലഭിക്കാതെ വരുമ്പോൾ കുഴ ഞ്ഞുവീണ വൃദ്ധന്റെ ചിത്രം നാം പത്ര ങ്ങളിൽ കണ്ടതാണ്. ഇത് നാം മുൻകൂട്ടി പ്രവചിക്കേണ്ടതല്ലായി രുന്നോ? ഇത് മുൻകൂട്ടി പ്രവചിച്ച അനേകരുണ്ട്. അവരെല്ലാമാണ് ഈ കാലത്തിന്റെ പ്രവാചകന്മാർ.

# പ്രമേഹരോഗസൗഖ്യത്തിനുള്ള ശസ്ത്രക്രിയ അംഗീകാരം നേടുന്നു

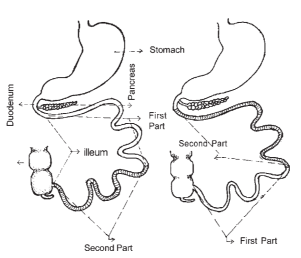
**്ര**മഹരോഗത്തിനെതിരെ ശസ്ത്രക്രിയ എന്നു കേൾക്കുമ്പോൾ നമ്മിൽ അധികം പേർക്കും ആശ്ചര്യം തോന്നാം. എന്നാൽ ഇത്തരം ഒരു ചികിത്സാരീതി കേരളത്തിൽ കഴി ഞ്ഞ ഒരു വർഷമായി പ്രയോഗിച്ചുവ രുന്നുണ്ട്. ഗുരുതരമായി പ്രമേഹ രോഗം ബാധിച്ച രോഗികളിൽ നടത്ത പ്പെടുന്ന ഈ സങ്കര ശാസ്ത്രക്രിയ (hybrid surgery) സംബന്ധിച്ച ഒരു റിപ്പോർട്ട് ഒരു രാജ്യാന്തര ആരോഗ്യ പ്രസിദ്ധീകരണത്തിൽ ഈയിടെ സ്ഥാനം പിടിക്കുകയുണ്ടായി. Minimally Invasive Hybrid Surgery for Illeal Interposition എന്നാണ് ഈ ശസ്ത്രക്രിയ അറിയപ്പെടുന്നത്. Journal of Surgical Innovasions എന്ന മാസികയിലാണ് ഈ ചികി ത്സാ സമ്പ്രദായത്തെക്കുറിച്ചുള്ള വാർത്ത പ്രത്യക്ഷശപ്പെട്ടത്. അതോ ടെ ലോകമെമ്പാടുമുള്ള ജനങ്ങളുടെ ശ്രദ്ധ അതിനു പിടിച്ചുപറ്റാൻ കഴി ഞ്ഞിട്ടുണ്ട്.

ഇത്തരം ശസ്ത്രക്രിയക്ക് വിധേ യരായ പ്രമേഹരോഗികൾ ഇൻസു ലിൻ പ്രയോഗത്തോടും ചികിത്സ യോടും വിടപറഞ്ഞിരിക്കുന്നു എ ന്നാണ് ശസ്ത്രക്രിയ നിർവ്വഹിച്ച ഡോക്ടർമാർ അവകാശപ്പെടുന്നത്. മാത്രമല്ല, ആ രോഗികൾ അനുഭവി

ച്ചിരുന്ന അധിക വിശ പ്പും ഭക്ഷണ തൃഷ്ണ യും അവരെ വിട്ടുമാറി യതായും പറയുന്നു. ഇവയ്ക്കെല്ലാം പുറമെ പ്രമേഹരോഗികൾ പൊ തുവെ ഭയപ്പെടുന്ന hypoglycemia അഥവാ രക്തത്തിലെ ഗ്ലൂക്കോ സ്നിലയ്ക്കു പെട്ടെ ന്നുണ്ടാകുന്ന പതനം അവർക്കുഭയപ്പെടേണ്ട തുമില്ല.

ഈ ശസ്ത്രക്രിയ യിൽ രോഗിയുടെ ചെറു കുടലിന്റെ രണ്ടുപകുതികളുടെ പര സ്പര സ്ഥാനം മാറ്റൽ ആണ് നടക്കു ന്നത്. ആദ്യപകുതിയെ രണ്ടാം പകു തിയുടെ സ്ഥാനത്തും രണ്ടാം പകു തിയെ ആദ്യപകുതിയുടെ സ്ഥാന ത്തും മുറിച്ചു ചേർക്കുന്നു. ചിത്രം 1, 2 ഇവ ശ്രദ്ധിക്കുക.

മനുഷ്യന്റെ ചെറുകുടലിൽ വച്ചാ ണല്ലോ ദഹനത്തിന്റെയും പോഷ ആഗിരണത്തിന്റെ കാംശങ്ങളുടെ യും അധികപങ്കും നിർവ്വഹിക്കപ്പെടു ന്നത്. ചെറുകുടലിന് ഏകദേശം 5 മീറ്റർ നീളമുണ്ട്. ഇതിന്റെ ആരംഭ ഭാ ഗത്തെ പക്വാശയം (duodenum) എന്നു വിളക്കുന്നു. ഇതിലൂടെ ഭക്ഷ ണം നീങ്ങുമ്പോഴാണ് ആഗ്നേയരസം (pancreatic juice) അതിനോട് ചേർ ന്ന് ദഹനക്രിയ തുടരുന്നത്. പക്വാശ യത്തിനുശേഷമുള്ള ചെറുകുടലിന്റെ പകുതികളാണ് ഈ ശസ്ത്രക്രിയയി ലൂടെ പരസ്പരം സ്ഥാനമാറ്റം ചെയ്യ പ്പെടുന്നത്. ശരീര തൂക്ക സൂചകം (Body Mass Index- BMI) 25-30 വരുന്ന അമിതഭാരമുള്ള പ്രമേഹ രോഗികളിൽ അമിത വിശപ്പിന് കാര ണമാക്കുന്ന ഘ്രേലിൻ (Ghrelin) എന്ന ഹോർമോണിനെ ഉല്പാദി പ്പിക്കുന്ന ആമാശയത്തിന്റെ ഉന്തിനി ല്ക്കുന്ന ഭാഗം കൂടി മുറിച്ചു നീക്ക പ്പെടുന്നു.



ചെറുകുടൽപകുതികളുടെ ഈ വച്ചുമാറ്റം ഗ്ലൂക്കഗൺ (glucagon) എന്ന രസത്തിന്റെ ഉല്പാദനത്തെ ഉത്തേജിപ്പിക്കുകയും അധികമാക്കു കയും ചെയ്യുന്നു. ഇത് ഇൻസുലിൻ ഉല്പാദനത്തിന് സഹായകമാകുന്നു. തന്മൂലമാണ് പ്രമേഹ സൗഖ്യമുണ്ടാ കുന്നത്. "ഞങ്ങൾ കഴിഞ്ഞ ഒരു വർഷക്കാലം ഇത്തരം ശസ്ത്രക്രിയ യുടെ ഫലങ്ങൾ ലാപ്രോസ്കോ പ്പിക്-ജനറൽ സർജൻസിന് നല്കു കയും വിശദീകരിക്കുകയും അതിൽ അവർക്ക് പരിശീലനം നൽകുകയും ചെയ്തു വരുന്നു. കേരളത്തിൽ 60 ലക്ഷത്തോളം പ്രമേഹരോഗികളു ണ്ട്. അവരിൽ പകുതിപ്പേരും ഈ ചികിത്സകൊണ്ട് പ്രയോജനം ലഭി ക്കാവുന്നവരാണ്." സൺ റൈസ് ഗ്രൂപ്പ് ഓഫ് ഹോസ്പിറ്റൽസിലെ സ്പെഷ്യലിസ്റ്റുസർജ്ജനും ചീഫ് മെഡിക്കൽ അഡ്മിനിസ്ട്രേറ്ററുമായ ഡോ. പദ്മകുമാർ പറഞ്ഞു. ''തീരെ ശോഷിച്ചുപോയ രോഗികളിൽ ഔ ഷധ ചികിത്സ ഒട്ടും ഫലിക്കാത്ത ഘട്ടത്തിൽ മാത്രമാണ് ഞങ്ങൾ അവർ ഈ ശസ്ത്രക്രിയ നിർദ്ദേശി ക്കാറുള്ളത്. അമിതവണ്ണം ഇല്ലാത്ത വരും ആനുപാതിക ശരീരഭാരം ഉള്ള വരുമായ പ്രമേഹരോഗികളിൽ ഈ ശാസ്ത്രക്രിയാചികിത്സ നിരപായക രവും വളരെ ഫലപ്രദവുമാണ്. അതി ന് 3-4 ലക്ഷം രൂപ ചെലവു വരുമെ ങ്കിലും നീണ്ട ചികിത്സ, ആശുപത്രി വാസം, മനക്ലേശം, അവയവ പരാ ജയംവരെ എത്താവുന്ന സങ്കീർണ്ണത കൾ എന്നിവയെല്ലാം കണക്കിലെടു ക്കുമ്പോൾ അതൊരു അധികത്തുക യായി പരിഗണിച്ചുകൂടാ. സുഖപ്രാ പ്തി എളുപ്പവും സ്ഥിരവും ആണ ല്ലോ." അദ്ദേഹം തുടർന്നു, കഴിഞ്ഞ 5 വർഷങ്ങളായി അദ്ദേഹം നേതൃത്വം നൽകുന്ന ഡോക്ടർമാരുടെ സംഘം ഇരുന്നൂറിലധികം ഇത്തരം ശാസ്ത്ര ക്രിയകൾ നടത്തിക്കഴിഞ്ഞു

(ടൈംസ് ഓഫ് ഇന്ത്യയോട് കടപ്പാട്)



# അനുഭവങ്ങൾ, വീക്ഷണങ്ങൾ, വിശദീകരണങ്ങൾ തുടർച്ച

യാക്കോബായ സുറിയാനി ക്രിസ് തൃാനി സഭ സഭാസമാധാന ചർച്ച യ്ക്കായി ഒരു സമിതി രൂപീകരി ച്ചിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ ഇതുവരെ മല ങ്കര ഓർത്തഡോക്സ് സഭ ഒരു സമാന്തര കമ്മിറ്റിക്ക് രൂപം കൊടു ത്തിട്ടില്ല. കാരണം വിശദീകരി ക്കാമോ?

സഭാപ്രശ്നം ആരോട് ചർച്ച ചെയ്യണം എന്നതാണ് ഇവിടത്തെ പ്രശ്നം. മലങ്കരസഭയിൽ ഭിന്നിപ്പു ണ്ടാക്കിയതും ഭിന്നിപ്പ് നിലനിർത്തു ന്നതും മലങ്കരസഭയും അന്ത്യോ ഖ്യാ പാത്രിയർക്കേറ്റും തമ്മിലുള്ള തർക്കമാണ്. അതുകൊണ്ട് ബന്ധ പ്പെട്ട കക്ഷികൾ എന്ന നിലയിൽ അന്ത്യോഖ്യാ പാത്രിയർക്കേറ്റും പൗ രസ്ത്യ കാതോലിക്കേറ്റും തമ്മിൽ ചർച്ചയ്ക്കുള്ള വഴി ഒരുങ്ങുമ്പോൾ സമിതിക്ക് രൂപം കൊടുക്കും. ഇവി ടത്തെ യാക്കോബായ വിഭാഗം എ ന്നത് തർക്കത്തെ തുടർന്ന് പാത്രി യർക്കീസിനോടുള്ള വിധേയത്വ ത്തിൽ രൂപം കൊണ്ട സമൂഹമാണ്. പാത്രിയർക്കേറ്റുമായുള്ള ബന്ധം സംബന്ധിച്ച് തീരുമാനം എടുക്കാൻ അധികാരവും സ്വാതന്ത്ര്യവുമുള്ള സമൂഹമല്ല ഇത്. പാത്രിയർക്കീസി ന്റെ അനുസരണയിൽ ഇവിടെ കഴി ഞ്ഞുകൂടുന്ന ഈ വിഭാഗവുമായി പാത്രിയർക്കേറ്റുമായുള്ള തർക്കം ഔപചാരികമായി ചർച്ച ചെയ്യുന്നത് ഫലപ്രദമല്ല എന്ന വിലയിരുത്ത ലാണ് മലങ്കരസഭയ്ക്കുള്ളത്. പാ ത്രിയർക്കേറ്റ് ചർച്ചയ്ക്ക് തയ്യാറാ കുന്ന സാഹചര്യം ഉണ്ടാകണം.

രണ്ടാമതായി, വെറുതെ ചർച്ച നടത്തിയിട്ട് കാര്യമില്ല. ചില അടി സ്ഥാനകാര്യങ്ങൾ അംഗീകരിച്ചു വേണം ചർച്ച ആരംഭിക്കുവാൻ. ഇന്ത്യൻ ജുഡീഷ്യറിയുടെ തീരുമാ നങ്ങൾ by-pass ചെയ്ത് ചർച്ച ചെയ്യുന്നതിൽ അർത്ഥമില്ല. അതാ യത് ചർച്ചയുടെ അടിസ്ഥാനവും ചട്ട ക്കൂടും സുപ്രീംകോടതിവിധികളും 1934 സഭാഭരണഘടനയും ആയിരി ക്കും. ഇവയുടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ പാത്രിയർക്കേറ്റ്, കാതോലിക്കേറ്റ് തുടങ്ങിയവയുടെ functions അംഗീ കരിച്ചും നിലനിർത്തിയുമാകണം

പാത്രിയർക്കേറ്റും അതിന്റെ കീഴിലുള്ള ഇവിടത്തെ യാക്കോ ബായ ക്രിസ്ത്യാനിസഭയും കോട തിവിധികൾ, സഭാഭരണഘടന എ ന്നിവ അംഗീകരിക്കുന്ന നിലപാട് ഇതുവരെ എടുത്തിട്ടില്ല. അവരു മായി എന്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ചർച്ച ആരംഭിക്കും? ഇന്ത്യൻ ജുഡീ ഷ്ഥറിയുടെ തീരുമാനങ്ങൾ മാനിക്കു ന്നതിലൂടെ ചർച്ചയ്ക്കുള്ള വിശ്വാ സൃത സൃഷ്ടിക്കേണ്ടതാണ്.

### അനൗപചാരിക ചർച്ചയ്ക്ക് സാംഗ തൃമുള്ളതായി തിരുമേനി കരുതു ന്നുണ്ടോ?

ഇരുവിഭാഗങ്ങളിലേയും ഐ കൃതാല്പര്യമുള്ള മേലദ്ധ്യക്ഷന്മാർ മാസത്തിലൊരിക്കൽ സമ്മേളിച്ച് പ്രാർത്ഥിക്കുകയും confidence building നടത്തുകയും ചെയ്താൽ പരസ്പരം മനസ്സിലാക്കി ഔപചാ രിക ചർച്ചകൾക്ക് സാഹചര്യം സൃഷ്ടിക്കാവുന്നതാണ്. സന്മനസ്സും (good-will) ഐക്യതാല്പര്യവും ഇച്ഛാശക്തിയും നേതൃത്വനിരയിൽ സൃഷ്ടിക്കുന്നതിന് ഈ കൂട്ടായ്മ സഹായകമാകാവുന്നതാണ്.

സഭ എന്താണ്? എന്തിനാണ്? എന്നീ അടിസ്ഥാന ചോദ്യങ്ങൾക്ക് ഉത്തരം കണ്ടെത്താൻ ശ്രമം നടക്കു ന്നില്ല എന്നതാണ് ഏറ്റവും അടി സ്ഥാനപരമായ കാര്യം. ക്രിസ്തു ഭൗതികപ്രകാരം ലോകത്തോട് വിട പറഞ്ഞപ്പോൾ ശിഷ്യരോട് കല്പിച്ച കാര്യം ലോകാതിർത്തികളോളവും ലോകാന്ത്യം വരെയും തന്റെ സാ ക്ഷികളാകുക എന്നതാണ്. ആരാധ നയിൽ സംബന്ധിച്ച് ക്രിസ്തുശ രീരം ഭക്ഷിച്ച് ക്രിസ്തുസാന്നിധ്യം ഉൾക്കൊണ്ട് ലോകത്ത് അവിടത്തെ സാക്ഷികളാകേണ്ട സഭ സഭാധികാ രികളുടെ പേരിൽ തർക്കം സൃഷ്ടി ക്കുകയാണ് എന്നത് സഭയ്ക്ക് നിര ക്കാത്തതും അന്യവുമായ കാര്യ മാണ്.

വിശ്വാസികളുടെ ഐക്യവും സഭാസമൂഹം ക്രിസ്തുസാന്നിധ്യമാ കുന്നതും വഴിയാണ് സഭ അതിന്റെ സാക്ഷ്യം നിർവ്വഹിക്കുന്നത്. വി ശ്വാസം സ്നേഹത്തിലൂടെ വെളിപ്പെ ടണം എന്ന വി. പൗലോസിന്റെ ആഹ്വാനം അവഗണിച്ച് നടുറോ ഡിൽ കക്ഷിവഴക്കിന്റെ പേരിൽ വെട്ടിക്കൊല്ലിക്കുന്നത് നേതാക്കൾ അറിയാതെയല്ലല്ലോ. ഈ ദൈന്യാ വസ്ഥയിൽ നിന്ന് രക്ഷപടണമെ ങ്കിൽ സഭയിൽ ഐക്യം പുനഃസ്ഥാ പിക്കണം. സഭയെപ്പറ്റിയും അതിന്റെ

## അറിയിപ്പ്

രണ്ടുവർഷത്തേയ്ക്ക് വരി സംഖൃ അടച്ചിട്ടുള്ള ബഹുഭൂരി ഭാഗം പേരുടെയും കാലാവധി കഴി ഞ്ഞിരിക്കുകയാണ്. ദയവായി അത് പുതുക്കുക. 1000 രൂപ അടച്ച് ആയുഷ്ക്കാല വായനക്കാരാകു വാൻ ശ്രമിക്കുക.

#### ബുള്ളറ്റിൻ വരിസംഖ്യ നിരക്ക്

1 വർഷത്തേക്ക് - 100 രൂ.

ആയുഷ്ക്കാലം - 1000 രൂ.

വിദേശത്ത് - 6000 രൂ.(100 ഡോളർ)

ധാരണ ഉണ്ടായാൽ മാത്രമേ ഭിന്ന തയ്ക്ക് അന്ത്യം ഉണ്ടാവുകയുള്ളൂ. ഐകൃമുണ്ടായില്ലെങ്കിൽ സഹക രിച്ച് പിരിയുന്നതിനുള്ള സാധ്യത എങ്ങനെ?

പിരിയാനാണ് പദ്ധതിയെങ്കിൽ കോടതിയിൽ നിന്ന് ഓരോ പള്ളി സംബന്ധിച്ചും ഉണ്ടാകുന്ന വിധി ബന്ധപ്പെട്ട കക്ഷികൾ അംഗീകരിച്ച് പ്രവർത്തിച്ചാൽ മതി. അതിന് കൂടി യിരുന്ന് ചർച്ച ചെയ്യേണ്ട ആവശ്യ മില്ല. കോടതിവിധി പ്രകാരം ഐക്യ ത്തിന് തയ്യാറല്ലെങ്കിൽ അതിൻപ്ര കാരം പിരിയട്ടെ. സഭയെ വിഭജി ക്കാൻ ചർച്ചയുടെ ആവശ്യമില്ല.

### ഈ സഭകൾ ഭിന്നിച്ചു നിൽക്കു ന്നത് എന്തുകൊണ്ടാണ്?

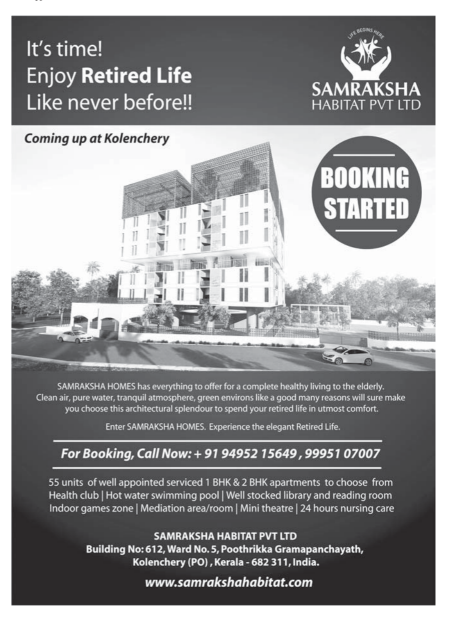
കിഴക്കൻസഭയുടെ സഭാശാസ് ത്രം സംബന്ധിച്ച അജ്ഞതയാണ് അടിസ്ഥാന പ്രശ്നം. സഭ എന്നത് വിശുദ്ധ കുർബ്ബാനയ്ക്കായി ഒരു മിച്ചു കൂടുന്ന ആരാധനാ സമൂഹമാ ണ്. അവിടെ സഭയുടേയും പൗരോ ഹിത്യത്തിന്റേയും സഭാജീവിതത്തി ന്റേയും പൂർണ്ണതയാണ്. ഉപരിയാ യത് മുഴുവൻ ഭരണസംവിധാനമാ ണ്. ആരാധനാസമൂഹം കർത്താ വിന്റെ പൂർണ്ണ ശരീരമാണ്. അവിടെ നുറുക്കപ്പെടുന്നത് ക്രിസ്തുവിന്റെ പൂർണ്ണ ശരീരമാണ്. ഇത് വിശ്വാസി കൾക്ക് ബോധ്യപ്പെട്ടാൽ സഭാകേ ന്ദ്രങ്ങളുടെ ആപേക്ഷികത അവർ ക്ക് മനസ്സിലാകും. അധികാരകേന്ദ്ര ങ്ങളെ ചുറ്റിപ്പറ്റി സഭാശാസ്ത്രം ഉ ണ്ടാക്കിയതാണ് ഭിന്നതയുടെ മൂല

### അമേരിക്കയിൽ ഒരു ഇടവക യാ ക്കോബായ ബന്ധംവിട്ട് ഓർത്ത ഡോക്സ് സഭയുടെ ഭാഗമായെന്ന് കേൾക്കുന്നു. വസ്തുതയാണോ?

ടെക്സാസിൽ ഹൂസ്റ്റൺ സെ. മേരീസ് ഇടവക പൊതുയോഗം ചേർന്ന് തീരുമാനമെടുത്ത് ഓർത്ത ഡോക്സ് സഭയുടെ South-West ഭദ്രാസനത്തോടു ചേർന്നു. ഏക ദേശം 70 കുടുംബക്കാരുള്ള ഇടവ കയാണിത്. സഭൈക്യത്തിന്റെ നേർ ക്ക് വിശ്വാസികൾ ചിന്തിക്കാൻ തുട ങ്ങിയതിന്റെ സൂചനയായി ഇതിനെ കാണാം. ഒരേ ചരിത്രവും വിശ്വാസ വുമുള്ള രണ്ടുവിഭാഗങ്ങൾ ഭിന്നിച്ചു നിൽക്കുന്നതിന്റെ അടിസ്ഥാനം സ്വാർത്ഥതയും വൈരാഗ്യബുദ്ധി യും ഭയവും മാത്രമാണെന്ന് ആർ ക്കാണ് അറിയാത്തത്.

### ഭിന്നത നിലനിൽക്കുന്നതിനാൽ എന്തൊക്കെ പ്രശ്നങ്ങൾ സഭ യിൽ നിലനിൽക്കുന്നു?

തെറ്റായ വേദശാസ്ത്രങ്ങളും വിശ്വാസങ്ങളും വ്യാപിക്കുന്നു. സഭ യുടെ സാക്ഷ്യം നിർവ്വഹിക്കപ്പെടു ന്നില്ല. സഭയുടെ ഭൗതിക–ബൗദ്ധി ക-ആദ്ധ്യാത്മീക വിഭവശേഷികൾ വേണ്ടവിധം പ്രയോജനപ്പെടാതെ പാഴാകുന്നു. ആദ്ധ്യാത്മീക തർക്കം നിമിത്തം സഭാജീവിതം തകരുന്നു. വിവാഹമോചനങ്ങൾ വർദ്ധിക്കുന്നു. എല്ലാദിശകളിലുമുള്ള പുരോഗതി യും വളർച്ചയും മുരടിക്കുന്നു. സഭ ദൈവത്തിന്റേതെന്ന ചിന്ത മാറി നേതാക്കന്മാരുടെ സ്വകാര്യപ്രസ്ഥാ നങ്ങളായി മാറുന്നു. സഭാംഗങ്ങളിൽ അച്ചടക്കരാഹിത്യം വളരുന്നു. അക്ര മം അധികമാകുന്നു. മറ്റുള്ളവരുടെ ദൃഷ്ടിയിൽ സഭ നിന്ദാപാത്രമാകു ന്നു. സഭയുടെ പ്രതിച്ഛായ പൊലി യുന്നു; വിശ്വാസ്യത ക്ഷയിക്കുന്നു.



## മദ്ധ്യകാല സഭാ ചരിത്രത്തിൽ പാശ്ചാത്വ– പൗരസ്ത്വസഭകളുടെ അവസ്ഥ – ഒരുവ്വേഷണം

ഫാ. ഡോ. തോംസൺ റോബി

മുധ്യകാലഘട്ടത്തെ ഇരുണ്ട കാല ഘട്ടം എന്നാണ് ചരിത്രത്തിൽ രേഖ പ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നത്. സാമൂഹിക-രാഷ്ട്രീയ-സാമുദായികരംഗത്ത് ഈ കാലത്തുണ്ടായ തളർച്ചയുടെ ഫലമാ യാണ് ഇത്തരത്തിൽ ചിന്തിക്കുവാൻ ഇടയായത്. ഫ്യൂഡലിസത്തിന്റെ വളർ ച്ചയും, സഭകൾ തമ്മിൽ പരസ്പരം സമ്പർക്കമില്ലാതെ ഒറ്റപ്പെട്ട നിലയിൽ നിലനിന്നതും മൂലം ആദ്യകാല സഭ യിൽ നിന്ന് പലരീതിയിലുള്ള വിക സനം മധ്യകാല സഭയിൽ ഉണ്ടായി. ആത്മികാധികാരവും, ലൗകീകാധികാ രവും ഒന്നിച്ചു കൈകോർത്തുകൊണ്ടു പോകുന്ന പ്രത്യേകതയാണ് മധ്യകാ ലത്ത് കാണുന്നത്. പാശ്ചാത്യ ലോക ത്തും പൗരസ്ത്യ ലോകത്തും വൃതൃ സ്തങ്ങളായ സാഹചര്യങ്ങളിലാണ് മധ്യകാലത്ത് നിലനിന്നിരുന്നത്. തന്മു ലം പാശ്ചാത്യ സഭയുടെ മുന്നേറ്റത്തി ന് ഈ കാലഘട്ടം സാക്ഷിയായി ത്തീർന്നു.

മദ്ധ്യകാലഘട്ടത്തിൽ ക്രിസ്തു മതത്തിന്റെ കേന്ദ്രം മെഡിറ്റേറിയൻ കടലിനു ചുററുമുള്ള പ്രദേശങ്ങളിൽ നിന്നു മാറി പശ്ചിമ യൂറോപ്പായിതീർ ന്നു. കിഴക്കുള്ള മറ്റ് സഭകൾ ഇസ്ലാ മിന്റെ ഉരുക്കു മുഷ്ടിയിൽ അമർന്നു. അലക്സാന്ത്രിയൻ, അന്ത്യോഖ്യൻ, ജരുശലേം തുടങ്ങിയ പാത്രിയർക്കേ റ്റുകളെ ഇസ്ലാം തളർത്തിക്കളഞ്ഞു വലിയ മത പീഡനം ഉണ്ടായി. അനേ കം പേർ ഇസ്ലാംമതം സ്വീകരിക്കുക യും ചെയ്തു. നെസ്തോറിയൻ ഏക സ്വഭാവതർക്കത്തിൽ ഉൾപ്പെട്ട് കല ഹിച്ചു കഴിഞ്ഞ പൗരസ്ത്യ സഭകളെ നിർവീര്യമാക്കുകയും ഇസ്ലാംമതം ഈജിപ്റ്റ്, വടക്കുപടിഞ്ഞാറൻ ആ ഫ്രിക്ക, അറേബൃ, പാലസ്തീൻ, സിറിയ, ടർക്കി തുടങ്ങിയ സ്ഥലങ്ങളി ലെ ക്രിസ്ത്യാനികളുടെ സംഖ്യ ഗ ണ്യമായി കുറയുകയും ചെയ്തു. മദ്ധ്യ യുഗത്തിൽ പൗരസ്ത്യ ദേശ ത്തെ സഭയുടെ സ്ഥിതിമൂലം യുടെ വളർച്ച ശക്തമായിരുന്നില്ല

എന്നാൽ മദ്ധ്യയുഗത്തിൽ പാശ്ചാത്യ റോമാ സാമ്രാജ്യം ആക്രമിച്ചു കീഴട ക്കിയ അപരിഷ്കൃതരെ മാനസാന്ത രപ്പെടുത്തുവാൻ പാശ്ചാത്യർക്കു കഴി ഞ്ഞതുപോലെ പൗരസ്ത്യ ദേശത്തു കഴിഞ്ഞില്ല തന്മൂലം ഏഷ്യയുടെ ഇ തരഭാഗങ്ങളിൽ പ്രചരിക്കേണ്ട രക്ഷാ കര സന്ദേശം മെഡിറ്റേറിയൻ കടലി നു ചുറ്റും ഒതുങ്ങി നിന്നു.

എഡി. 47-ൽ പാശ്ചാത്യ റോമാ സാമ്രാജ്യം അപരിഷ്കൃതരുടെ ഭീക രാക്രമണത്തിന് വിധേയമായി. എ ന്നാൽ അവർ ക്രിസ്തുമതം സ്വീകരി ച്ചതോടെ സഭാനേതൃത്വം അവർ ഏ റ്റെടുത്തു. തുടർന്ന് പാശ്ചാത്യ രംഗത്തുണ്ടായ സാഹചര്യങ്ങൾ പോ പ്പിന്റെ കീഴിൽ സഭ വളരാൻ ഇടയാ ക്കി. തന്മൂലം പശ്ചിമ യൂറോപ്പിലെ സഭയുടെ ചരിത്രമാണ് മധ്യകാല സഭാ ചരിത്രമായി ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ കാ ണുവാൻ കഴിയുന്നത്. കിഴക്കൻ സഭ കളുടെ വളർച്ച പ്രതിസന്ധികളിൽ കൂടി ആയിരുന്നതിനാൽ അതിനെ ചരിത്രപരമായി ഉയർത്തി കാട്ടാൻ കഴിഞ്ഞില്ല എന്നതാണ് വാസ്തവം. ആ കാലഘട്ടത്തിൽ സ്വതന്ത്രമായി ഓറിയന്റൽ ഓർത്തഡോക്സ് സഭ കൾ നിലനിൽക്കുകയും അതിന്റേ തായ തനതായ വ്യക്തിത്വം കാത്തു കൊള്ളുകയും ചെയ്തു.

#### ആദ്യകാല സഭാചരിത്രം

ക്രിസ്തുവിന്റെ മരണശേഷം ക്രിസ്തുശിഷ്യന്മാർ ലോകത്തിന്റെ പല ഭാഗങ്ങളിലേക്കും സുവിശേഷ ത്തിനായി പോവുകയും ക്രിസ്തുസഭ ആരംഭിക്കുകയും ചെയ്തു. ആദ്യ നൂറ്റാണ്ടിൽതന്നെ സഭാ കേന്ദ്രം അ ന്ത്യോഖ്യയായി. തുടർന്ന് റോമൻ സാമ്രാജ്യത്തിലെ മറ്റ് പ്രമുഖ നഗരങ്ങളായ അലക്സാന്ത്രിയായും റോമായും സഭാകേന്ദ്രങ്ങളായി. ഈ പ്രദേശങ്ങളാക്കെ റോമാ സാമ്രാജ്യത്തിൽ രാഷ്ട്രീയ പ്രാധാന്യമുള്ള നഗരങ്ങളായിരുന്നു. പിന്നീട് കോൺസ്റ്റന്റൈൻ ചക്രവർത്തി കോൺസ്റ്റന്റിനേപ്പിൾ

പട്ടണം പണിതതോടെ കോൺസ്റ്റന്റി നേപ്പിളും പ്രധാന കേന്ദ്രമായി. ഈ പട്ടണങ്ങളിലെ മെത്രാന്മാർ പിന്നീട് മെത്രാപ്പോലീത്താമാർ എന്നും മറ്റിട ങ്ങളിലെ അദ്ധ്യക്ഷന്മാർ എപ്പിസ് കോപ്പാമാർ എന്നും അറിയപ്പെട്ടു. എന്നാൽ അഞ്ചാം നൂറ്റാണ്ടോടുകൂടെ റോമിലേയും അലക്സാന്ത്രിയായി ലേയും മെത്രാന്മാരെ പിതാക്കന്മാ രുടെ പിതാവ് എന്ന അർത്ഥത്തിൽ പോപ്പ് (പാപ്പാ) എന്നും മറ്റു സ്ഥല ങ്ങളിലെ മെത്രാന്മാരെ പാത്രിയർ ക്കീസ് എന്നും വിളിക്കപ്പെട്ടു. ഇവിടെ സ്ഥാനത്തിനും പദവിക്കും വ്യത്യാസ മില്ല. പേരിൽ വന്ന മാറ്റം മാത്രമാണെ ന്നത് ശ്രദ്ധേയമാണ്. സഭാ വളർച്ച യോടു ബന്ധപ്പെട്ട തരം തിരുവുകളാ ണിവ. ഇതേ കാലയളവിൽ തന്നെ പ്രധാന നഗരങ്ങളെ (റോം, അല ക്സാന്ത്രിയ, അന്ത്യോഖ്യ, ജറുസ ലേം, കോൺസ്റ്റാന്റിനേപ്പിൾ) കേന്ദ്രീ കരിച്ച് ആരാധനാക്രമങ്ങളും സഭയും വളർന്നു വന്നു അന്ത്യോഖ്യ കേന്ദ്ര മാക്കി ബിസന്റയിൻ ആരാധന, അ ലക്സാന്ത്രിയ കേന്ദ്രമാക്കി കോപ്റ്റിക് ലിറ്റർജി റോം കേന്ദ്രമാക്കി റോമൻ ലിറ്റർജി അതുപോലെ മറ്റ് പ്രധാന നഗരങ്ങളിലും ലിറ്റർജികൾ ഉരുത്തി രിഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. ഇതെല്ലാം നാല്, അഞ്ച് നൂറ്റാണ്ടുകളിലായി സംഭവിച്ചതാണ്.

സഭയിലെ ദൈവശാസ്ത്രവും ഈ കാലത്ത് രൂപംകൊണ്ടു. കാര ണം, വൃതൃസ്തങ്ങളായ പാഷാണ്ഡ തകളുടെ ആവിർഭാവം മൂലം പലപല പുതിയ ചിന്തകൾക്കും കാരണമായി. പുത്രന്റെ ദൈവത്വം നിഷേധിച്ച ആരി യനിസം, പരിശുദ്ധാത്മാവിന്റെ ദൈവ ത്വം നിഷേധിച്ച് പനെവുമാതോമാക്കി സം, നെസ്തോറിയനിസം, ഏക സ്വ ഭാവവാദം തുടങ്ങിയവ പൗരസ്ത്യ ദേശത്ത് ഉടലെടുത്ത പാഷാണ്ഡതക ളാണ്. പെലാജിയനിസം, ഡൊണാറ്റി സം, പ്രിഷില്ലിയനിസം തുടങ്ങിയവ പാശ്ചാതൃ ലോകത്ത് ഉടലെടുത്ത പാഷാണ്ഡതകളാണ്, പ്രശ്നപരി ഹാരത്തിന് കിഴക്കും പടിഞ്ഞാറും ഉള്ള (പൗരസ്തൃരും, പാശ്ചാതൃരും) പിതാക്കന്മാർ ഒരുപോലെ സംഭാവ നകൾ നൽകി. പൗരസ്തൃദേശങ്ങ ളിൽ വൈവിധൃമാർന്ന സംസ്കാര ങ്ങൾ നിലനിന്നിരുന്നതിനാൽ പാശ്ചാ തൃ നാടുകളിലേതിനേക്കാൾ വൈവി ധൃമാർന്ന ആരാധനാരീതിയും മറ്റും ഉടലെടുത്തു..

ആദ്യത്തെ നാല് നൂറ്റാണ്ട് സഭാ പിതാക്കന്മാരുടേയും അപ്പോളജെറ്റി ക്സുകളുടേയും കാലമായിരുന്നു. കാ രണം റോമാനഗരത്തിലും മറ്റും നട മാടിയിരുന്ന രാജകീയ പീഡകളുടെ കാലത്ത് സഭയുടെ അടിസ്ഥാന പ്ര മാണങ്ങളായി വിശദമാക്കിയിരുന്നത് സഭാപിതാക്കന്മാരും എഴുത്തുകാരുമാ യിരുന്നു. ഇക്കാലത്ത് ഉണ്ടായ പാഷാ ണ്ഡതകളെ എതിർത്ത് വിശ്വാസ സംരക്ഷകരായി നിലനിന്നിരുന്ന ഇവ രുടെ (Pre-Nicean Fathers) രചന കൾ ദൈവശാസ്ത്രത്തെ വികസിപ്പി ക്കുവാൻ ഇടയായി. നിഖ്യാസുന്നഹ ദോസ് (എഡി 325) തുടങ്ങിയവയി ലൂടെ അംഗീകരിച്ച വിശ്വാസ പ്രമാണ ങ്ങൾ സഭയുടെ അടിസ്ഥാന പ്രമാണ ങ്ങളായി അംഗീകരിക്കപ്പെട്ടു. പാശ്ചാ തൃരും പൗരസ്തൃരും ഒരുപോലെ അംഗീകരിച്ച ഈ മൂന്നു സുന്നഹദോ സുകളിലെ തീരുമാനം ആദ്യകാല സഭാചരിത്രത്തിലെ നിർണ്ണായക ചിന്തകളാണ്.

ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ പുതിയ നിയമത്തിലെ മെത്രാനും (episcopos) വൈദികനും തമ്മിലുള്ള വൃത്യാസം വൃക്തമാക്കപ്പെടുകയും ശെമ്മാശൻ, വൈദികൻ, മെത്രാൻ എന്നിങ്ങനെ ഹയരാർക്കിയായി വേർതിരിക്കപ്പെടു കയും ചെയ്തു.

ക്രിസ്തുവിന്റെ ഏറ്റവും വിശു ധവും കാതോലികവും ശ്ലൈഹികവു മായ സഭയായി ഓരോ സഭയും സ്വയം കരുതി. മറ്റു സഭകൾ അതംഗീ കരിക്കുകയും ചെയ്തിരുന്നു. ഒരു സഭയും മറ്റൊരു സഭയുടെ മാതാവാ യി സ്വയം അവരോധിച്ചില്ല. മറിച്ച് ജറു സലേം സഭയെ ഈ എല്ലാ സഭ കളും മാതൃസഭയായി പരിഗണിച്ചു. ന്നെങ്കിലും അതൊന്നും ഐക്യത്തിന് വിലങ്ങുതടിയായിരുന്നില്ല

പാശ്ചാതൃ സഭയുടെ ചിന്തയി ലുള്ള മാറ്റം 4-ാം നൂറ്റാണ്ടോടെ ഉണ്ടാ യപ്പോൾ സഭയുടെ വൈവിധ്യം ചില പ്രയാസങ്ങളിലേക്ക് ചെന്നടുക്കുവാൻ ഇടയാക്കി. കോൺസ്റ്റന്റയിന്റെ പ്രവർ ത്തനത്തോടെ റോമിലെ സഭയുടെ പ്രസ്ക്തി വർദ്ധിച്ചു. ക്രിസ്ത്യാനികൾ ക്ക് ഉന്നത സ്ഥാനം ലഭിച്ചു. യക്ക് സ്വത്തു കൈവശം വയ്ക്കാമെ ന്നു വന്നപ്പോൾ പലരും തങ്ങളുടെ സ്വത്തുക്കളും ചെറുതും വലുതുമായ തോട്ടങ്ങളും റോമിലെ സഭാധികാരി യായ പോപ്പിനെ ഏൽപിച്ചു. അത് മാർപാപ്പ ഒരു ഭൂവുടമയും രാജാവും ആകുന്നതിന്റെ തുടക്കം കുറിച്ചു. ചക്രവർത്തിമാർ കത്തോലിക്കാ വി ശ്വാസത്തിന്റെ സംരക്ഷകരായി മാറി തുടർന്ന് സഭയും രാഷ്ട്രവും തമ്മിൽ ഒന്നിച്ചുപോകുന്ന അവസ്ഥ ഉടലെടു ത്തു. ആത്മീകാധികാരം ഭൗതികാധി കാരത്തേക്കാൾ ശ്രേഷ്ഠമെന്ന വി ശ്വാസം ശക്തമായി. റോമിൽ ജസ് റീനിയന്റെ കാലഘട്ടം ഇതിനെ അര ക്കിട്ടുറപ്പിക്കുന്നതായിരുന്നു. ഇതിന്റെ വ്യക്തമായ ഉദാഹരണമാണ് കൽക്ക ദോന്യ സുന്നഹദോസ്. വ്യക്തമായ രാഷ്ട്രീയ മുതലെടുപ്പാണ് അവിടെ നടന്നത്. റോമിലെ പോപ്പിന്റെ അപ്ര മാദിത്വം സമാരംഭിക്കുവാൻ നടത്ത പ്പെട്ട എഡി. 451 ലെ സുന്നഹദോസ് റോമിലെ സഭയുടെ പ്രത്യേകിച്ച് പാശ് ചാതൃ സഭയുടെ മേൽക്കോയ്മ പൗര സ്ത്യരുടെ ചിന്തയുടെ മേൽ അടി ച്ചേൽപിക്കുവാനുള്ള ശ്രമമായിരുന്നു എന്നത് വ്യക്തമാണ്. സുറിയാനി പാര മ്പര്യത്തെ സ്വീകരിച്ചിരുന്ന ക്രിസ്ത്യാ നികൾ പേർഷ്യൻ സാമ്രാജ്യങ്ങളി ലായി വിഭജിതരായിരുന്നു. അവരെ ഏക സ്വഭാവ വാദികളായി പാശ്ചാ തൃർ കണ്ടിരുന്നു. ബിസന്റയിൽ വച്ചു നടത്തപ്പെട്ട കൽക്കദോന്യ സുന്നഹ ദോസിനെ അംഗീകരിക്കാത്ത പൗര സ്തൃരായ വിസ്വാസികളെ ഏക സ്വ ഭാവ വാദികളായി മുദ്രകുത്തുകയും ചെയ്തു. ഇങ്ങനെ സിറിയായിലും , ഏത്യോപ്യയിലും അർമേനിയയിലും, മലങ്കരയിലും, ഈജിപ്തിലും ഉള്ള സഭകൾ കൽക്കദോന്യ സുസുന്നഹ

ദോസ് അംഗീകരിക്കാത്ത ഓറിയന്റൽ ഓർത്തഡോക്സ് സഭകളായി. ഇവർ പിന്നീട് അവരുടേതായ വിശ്വാസവു മായി തുടരുകയാൽ മദ്ധ്യനൂറ്റാണ്ടുക ളിൽ സഭാ ചരിത്രരംഗത്തേക്ക് വ ന്നില്ല എന്നതാണ് ശരി.

ആദി നൂറ്റാണ്ടുകളിലെ സഭാ ചരിത്രത്തിൽ എല്ലാ സഭകളും അവ രുടേതായ വിശ്വാസങ്ങൾ അനുവർ ത്തിച്ചുവന്നിരുന്നു. എന്നാൽ ക്രമേണ രാഷ്ട്രീയ സ്വാധീനമുള്ള പാശ്ചാതൃ സഭകൾ പ്രചാരം നേടുകയും മറ്റു സഭകൾ പാരമ്പര്യവാദികളായി തുട രുകയും ചെയ്തു. ക്രമേണ യൂറോ പ്യൻ രാജ്യങ്ങളിലെ സഭയാണ് ക്രൈ സ്തവസഭ എന്ന തെറ്റായ ചിന്ത സഭാചരിത്രത്തിൽ ഉണ്ടാവുകയും ചെയ്തു.

#### മദ്ധ്യകാല സഭാചരിത്രം

സഭാ പിതാക്കന്മാരുടെ കാല ത്തു തന്നെ സഭയിൽ തുടങ്ങിയ പിളർപ്പ് മധൃകാലഘട്ടത്തിൽ വളർ ന്നു. പരസ്പരബന്ധമോ, കൂട്ടായ്മ യോ സംസർഗ്ഗമോ ഇല്ലാതെ സഭ കൾ സ്വാർത്ഥ പാതയിലൂടെ മുന്നോട്ടു നീങ്ങി. ഏകപക്ഷീയമായ സഭാശാ സ്ത്രങ്ങളും ദൈവശാസ്ത്ര വീക്ഷണ ങ്ങളും വളർന്നുവന്നു. ഐക്യത്തിനാ യുള്ള അഭിനിവേശം ഗൗരവമായി സഭകളുടെ ഭാഗത്തു നിന്ന് ഉണ്ടായി ല്ല. ഈ കാലഘട്ടത്തിലുണ്ടായ അപ രിഷ്കൃതരുടെ കടന്നാക്രമണം എ തിർത്ത് എതിരാളികളെ മാനസാന്ത രപ്പെടുത്തി ക്രൈസ്തവരാക്കുവാൻ പാശ്ചാത്യർക്കു കഴിഞ്ഞപ്പോൾ പൗ രസ്തൃ സഭകൾ പരസ്പരം കലഹി ച്ച് കഴിഞ്ഞതിനാൽ ഈ ദൗത്യ നിർവ്വ ഹണത്തിൽ അവർ പരാജയപ്പെട്ടു. കാരണം ഇസ്ലാമിന്റെ അധിനിവേശ ത്തിൽ പൗരസ്ത്യർക്ക് പിടിച്ചുനിൽ ക്കുവാൻ കഴിഞ്ഞില്ല. തെക്കുനിന്നു വന്ന അറബികൾ മധ്യേഷ്യയിൽ നിന്നുവന്ന തുർക്കികൾ മംഗോളിയാ യിൽ നിന്നുവന്ന മംഗോളിയർ തുട ങ്ങിയ മുസ്ലീംമത ചിന്തകരെ ഒറ്റകെ ട്ടായി നിന്ന് ക്രൈസ്തവീകരിക്കുവാ നുള്ള ശക്തി പൗരസ്തൃ ക്രൈസ്ത്ര വർക്കില്ലാതെ പോയി.

ഈജിപ്ത്, സിറിയ, അറേബ്യ, ഏഷ്യാമൈനർ (തുർക്കി) മെസപ്പൊ ട്ടേമിയ എന്നിവിടങ്ങളിൽ ഏഴാം നൂറ്റാ ണ്ടിൽ മിക്കവാറും എല്ലാവരും തന്നെ ക്രിസ്ത്യാനികളായിരുന്നു. . എങ്കിലും ഈ പ്രദേശത്തുള്ള സുറിയാനിക്കാ രും, ഈജിപ്തുകാരും ബിസന്ററി നിയൻ ഭരണത്തിൽ അതൃപ്തരായി രുന്നു. അക്കാരണത്താൽ ആദ്യകാ ലത്ത് ഇസ്ലാമിനെ വിമോചകരായി കണ്ടവരുണ്ട്. പേർഷ്യയിലും മറ്റും ആഴ്നിറങ്ങിയ അറബ് ദേശീയതയെ ചെറുക്കുവാൻ പൗരസ്ത്യ സഭയ്ക്ക് കഴിഞ്ഞില്ല. അറബി ആക്രമണത്തോ ടു കൂടി (630-650) പശ്ചിമേഷ്യിലെ അതിർത്തികൾ ഇല്ലാതായി. ഈജി പ്ത്, പാലസ്തീൻ, സിറിയ, മെസ പ്പൊട്ടേമിയ, പേർഷൃ തുടങ്ങിയ സ്ഥല ങ്ങളെ അറബികളുടെ കീഴിൽ ഏക രാജ്യമായി. സുറിയാനിക്കാരുൾപ്പെടെ ഈ ഏകരാജ്യത്തിനുള്ളിലായി. മർദ്ദ കരായ ബസന്ററിനിയൻ ചക്രവർത്തി മാരിൽ നിന്നുള്ള വിമോചകരായി സുറിയാനിക്കാർ അറബികളെ ദർശി ച്ചു. കൂടെ ഒട്ടേറെ നാട്ടുരാജ്യങ്ങൾ റോമക്കാർ പിടിച്ച് അവരുടെ രാജ്യ ത്തിൽ ചേർത്തതോടു കൂടി സുറിയാ നിക്കാർ രാഷ്ട്രീയമായി ഒരു ശക്തി അല്ലാതായി. അറബികളുടെ കീഴിൽ സാവധാനം, സുറിയാനി ഭാഷയുടെ പ്രചാരണവും പൗരസ്ത്യ സഭകളുടെ പ്രസക്തിയും കുറയുവാൻ ഇടയായി ഇങ്ങനെ ഇസ്ലാമിന്റെ കീഴിൽ പൗര സ്തൃ സഭ ഒരു ചെറു സമൂഹമായി ചുരുങ്ങി. അതോടെ പൗരസ്ത്യ പാത്ര യർക്കീസുകളുടെ സ്ഥാനത്തിന് ഇടി വു സംഭവിച്ചു.

എന്നാൽ പാശ്ചാത്യ പാത്രയർക്കീ സായ റോമിലെ മേല്പ്പട്ടക്കാരൻ പാ ശ്ചാത്യ റോമാ സാമ്രാജ്യത്തിലെ പ്രത്യേകമായ രാഷ്ട്രീയ പശ്ചാത്തല ത്തിൽ ഉയർന്നു വന്നു. പാശ്ചാത്യ റോമാ സാമ്രാജ്യം എഡി. 476-ൽ വിദേശാധിപത്യത്തിൽ തളർന്നു കഴി ഞ്ഞപ്പോൾ, റോമിലെ മെത്രാനാകട്ടെ ഒരു പ്രാദേശിക നേതാവായി ഉയരാൻ തുടങ്ങി. പേപ്പൽ സംസ്ഥാനങ്ങളുടെ രൂപീകരണത്തോടെ കാലക്രമത്തിൽ പോപ്പിന്റെ അധികാരങ്ങൾ വർദ്ധിക്കു വാൻ ഇടയായി. റോമിലെ പാപ്പ പേപ്പൽ സംസ്ഥാനങ്ങളുടെ അധിപനാ

യപ്പോൾ ലൗകികാധികാരങ്ങളുടെ തലത്തിലുള്ള ചുമതലയും അദ്ദേഹ ത്തിന് കൈവന്നു. സഭയും ഫ്യൂഡലി സവും യൂറോപ്യൻ രാജ്യങ്ങളിൽ ഇഴുകി ചേർന്നു. തുടർന്ന് റോമിലെ മെത്രാൻ മറ്റ് പൗരസ്ത്യ സഭാദ്ധ്യക്ഷ ന്മാരെപ്പോലെ ഒരാദ്ധ്യാത്മികാദ്ധ്യ ക്ഷൻ എന്ന നില വിട്ട് ഒരു ഫ്യൂഡൽ പ്രഭുവും പാശ്ചാത്യ ലോകത്തിലെ ശക്തനായ രാഷ്ട്രീയ നേതാവുമായി. തന്റെ രാജ്യത്തെ ജനങ്ങളുടെ സംര ക്ഷകനും, രാജാവും, നീതി പാലക നുമായി. സഭകളെയും മറ്റഉള്ളവ രെയും ഒന്നിച്ചു നിർത്തുന്ന ആധ്യാ ത്മികാദ്ധ്യക്ഷൻ എന്ന നിലവിട്ട് പേ പ്പൽ സംസ്ഥാനങ്ങളുടേയും യൂറോ പൃൻ രാജ്യങ്ങളുടേയും താല്പര്യ ങ്ങൾക്കുവേണ്ടി നിലകൊള്ളുന്ന വ്യക്തിയായി തീർന്നു. തത്ഫലമായി പൗരസ്തൃ സഭാധൃക്ഷരുമായുള്ള ബന്ധം മുറിഞ്ഞുപോയി. മാർപ്പാപ്പ ക്രിസ്തുവിന്റെ വികാരി എന്ന നിലയിലേക്ക് എത്തിച്ചേരു കയും ചെയ്തു. മറ്റു രാജ്യങ്ങളിലും പാശ്ചാത്യ സഭകളിലും അദ്ദേഹം ഇട പെടുവാൻ തുടങ്ങി. റോമിൽ കേന്ദ്രീ കൃതമായ ഒരു ഭരണ സംവിധാനം ഉരുത്തിരിഞ്ഞു. പതിനൊന്നാം നൂറ്റാ ണ്ടു മുതൽ പാശ്ചത്യ രാജാക്കന്മാർ പാപ്പാമരുടെ ലൗകിക നേതൃത്വം പരക്കെ അംഗീകരിക്കുവാൻ തുടങ്ങി. (ഗ്രിഗറി 7-ന്റെ കാലം മുതൽ) ചക്ര വർത്തിമാരെ വാഴിക്കുന്നതിനും പോ പ്പുമാർക്ക് അവകാശം ലഭിച്ചു. പാപ്പാ മരുടെ അനുവാദത്തോടെ ക്രിസ്തു മതം പ്രചരിപ്പിക്കുവാൻ സ്പെയിനും പോർട്ടഗലിനും അനുവാദം ലഭിക്കു കയും (പട്രോവാഡോ). അവർ പൗര സ്തൃദേശങ്ങളിലേക്ക് മത പ്രചാരണ ത്തിന് ശ്രമിക്കുകയും ചെയ്തു. അങ്ങ നെയാണ് പോർട്ടുഗീസുകാർ മലങ്കര യിലെത്തിയതും മലങ്കരസഭയെ പാ ശ്ചാതൃവൽക്കരിക്കാൻ ഇടയായതും.

മദ്ധ്യനൂറ്റാണ്ടിൽ സഭാചരിത്ര ത്തിൽ സംഭവിച്ച മറ്റൊരു സംഭവമാ ണ് ലത്തീൻ സഭയും ഗ്രീക്ക് സഭയും (ബിസന്ററിനിയൻ സഭ) തമ്മിലുള്ള വേർപിരിയൽ. കൽക്കദോന്യ സുന്ന ഹദോസിനെ അംഗീകരിക്കാതെ മാറി നിന്ന ഓറിയന്റൽ ഓർത്തഡോക്സ് സഭകളിൽ നിന്ന് വേറിട്ട് ഗ്രീക്ക്സഭ കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസത്തോട് ചേർന്നു നിന്നു. എന്നാൽ 11–ാം നൂറ്റാ ണ്ടിൽ പരിശുദ്ധാത്മാവിന്റെ പുറ പ്പാടിനെക്കുറിച്ചുള്ള തർക്കത്തിൽ ഈ രണ്ടുസഭകളും തമ്മിൽ വേർപിരി യാൻ ഇടയായി. എന്നാൽ 1054 നു ശേ ഷവും കിഴക്കും പടിഞ്ഞാറും തമ്മി ലുള്ള ബന്ധത്തിൽ വലിയ മാറ്റം സംഭവിച്ചില്ല എന്നും കുരിശുയുദ്ധ ത്തോടെയാണ് കിഴക്കിനേയും പടി ഞ്ഞാറിനെയും തമ്മിൽ അകറ്റുവാൻ ഇടയായതെന്നും പറയപ്പെടുന്നുണ്ട്. എന്തായിരുന്നാലും റോമൻ കത്തോ ലിക്കാസഭയും ബിസന്ററിനിയൻ സഭ യും തമ്മിലുള്ള വേർതിരിയൽ കിഴക്ക് ശക്തമായ കത്തോലിക്കാ വിരുദ്ധവി കാരം ഉണ്ടാകുവാൻ ഇടയായി.

മദ്ധ്യനൂറ്റാണ്ടിൽ മലങ്കരസഭ യുടെ ബന്ധം പ്രധാനമായും പേർ ഷ്യൻ സഭയുമായിട്ടായിരുന്നു. കാര ണം, പാശ്ചാതൃരുടെ വിശ്വാസത്തെ അംഗീകരിക്കാത്ത മലങ്കരസഭ തങ്ങ ളുടെ വിശ്വാസത്തോടു ചേർന്നു നിൽ ക്കുന്ന പേർഷ്യയിലെ തിഗ്രീസ് ആ സ്ഥാനമായ സഭയുമായിട്ടായിരുന്നു ആത്മീകകാര്യങ്ങൾക്ക് ബന്ധപ്പെട്ടിരു അതേസമയം ഇവിടെ മാർ ത്തോമ്മാ ക്രിസ്ത്യാനികൾ അവരുടേ തായ പാരമ്പര്യങ്ങളും വിശ്വാസങ്ങ ളും അനുവർത്തിച്ചിരുന്നു. രാഷ്ട്രീയ പരമായും സാമൂഹൃപരമായും തന തായ വൃക്തിത്വം പരിപാലിച്ച സഭ യായി ഇവിടെ മലങ്കരസഭ നിലനിന്നി രുന്നു. മുസ്ലീം അഭിനിവേശത്തോടെ പൗരസ്തൃസഭകൾക്കുണ്ടായ അപ ചയം മലങ്കരസഭയ്ക്കും ഉണ്ടായി എങ്കിലും വിശ്വാസകാര്യങ്ങളിൽ യാതൊരു മാറ്റവും ഉണ്ടായില്ല. പേർ ഷ്യയിൽ നിന്ന് മെത്രാന്മാർ വരികയും ഇവിടെ ആവശ്യമുള്ള ആത്മീകകാര്യ ങ്ങൾക്ക് നേതൃത്വം നൽകുകയും ചെ യ്തിരുന്നു. തദ്ദേശീയനായ അർക്കദി യാക്കൻ ഭരണകാര്യങ്ങൾ നടത്തു കയും ചെയ്തുവന്നിരുന്നു. അങ്ങനെ യുള്ള മലങ്കരസഭയിൽ പാശ്ചാത്യ രായ പോർട്ടുഗീസുകാർ വന്ന് അവ രുടെ കത്തോലിക്കാവിശ്വാസം അടി

ച്ചേല്പിക്കുവാനാണ് ശ്രമിച്ചത്. മധ്യ നൂറ്റാണ്ടിൽ യൂറോപ്പിലും മറ്റ് പാശ്ചാ ത്യലോകത്തും പേപ്പസിയുടെ അപ ചയം പരിഹരിക്കുവാനും പുതിയ മേച്ചിൽസ്ഥലങ്ങൾ കണ്ടെത്തുവാനും ഉള്ള ശ്രമങ്ങളുടെ ഭാഗമാണ് മലങ്കര യിൽ പിന്നീട് നടന്ന സംഭവങ്ങൾ. ഉദ യംപേരൂർ സുന്നഹദോസിന്റെ കാ നോനുകളിൽ മലങ്കരസഭയുടെ വിശ്വാ സം എന്തായിരുന്നുവെന്ന് വ്യക്തമാ കുന്നു. ഹിന്ദുക്കളോടൊപ്പം സഹ വാസം ഉള്ളതിനാൽ ചില ഭാരതീയ ആചാരങ്ങൾ മലങ്കരയിൽ നിലനിന്നി രുന്നു. പക്ഷേ വിശ്വാസങ്ങളിൽ വൃതി ചലിച്ചിരുന്നില്ല.

പൗരസ്തൃസഭകൾ പാശ്ചാതൃ സഭയെപ്പോലെ രാഷ്ട്രീയകാര്യങ്ങ ളിൽ ഇടപെടുവാൻ ശ്രമിച്ചില്ല. ഓറി യന്റൽ ഓർത്തഡോക്സ് സഭകളും പിന്നീട് ബിസന്ററിനിയൻ സഭകളും അവരുടെ തനതായ വ്യക്തിത്വത്തി ലും വിശ്വാസത്തിലും നിലനിന്നു. മാർപ്പാപ്പയുടെ ആത്മീയ മേധാവിത്വം അംഗീകരിക്കുവാനോ, താത്വിക കാര്യ ങ്ങൾ പാശ്ചാതൃ ദൈവശാസ്ത്ര വീ ക്ഷണങ്ങളിലൂടെ സ്വീകരിക്കുവാനോ അവർ ഒരുക്കമുള്ളവരായിരുന്നില്ല. കോൺസ്റ്റാന്റിനേപ്പിളിലെ പാത്രിയർ ക്കീസ്മാർ തങ്ങളുടെ പ്രത്യേക സ്ഥാ നം ഊന്നിപ്പറയാൻ ശ്രമിച്ചിരുന്നുവെ ങ്കിലും മറ്റ് ഓർത്തഡോക്സ് സഭകൾ അതിനു ശ്രമിച്ചിരുന്നില്ല.

ക്രിസ്തുമതത്തിന്റെ ത്തൊട്ടിലായ ഏഷ്യയിൽ ക്രിസ്തുമ തത്തിന് ഇസ്ലാം കടുത്ത പ്രഹരമേൽ പ്പിച്ചു. മധ്യനൂറ്റാണ്ടിൽ പൗരസ്ത്യ സഭകളുടെ വളർച്ചയ്ക്ക് വിലങ്ങുതടി യായതും ഇതുതന്നെയാണ്. ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ ബൈബിൾ അറബി യിലേക്ക് വിവർത്തനം ചെയ്തിരുന്നെ ങ്കിൽ പൗരസ്ത്യ ക്രിസ്തുമതത്തിന്റെ സ്ഥിതി വ്യത്യസ്തമാകുമായിരുന്നു. കലഹത്തിനിടയിൽ അറബികൾക്ക് മനസ്സിലാകുന്ന രീതിയിൽ രക്ഷാകര സന്ദേശം പകർന്നു കൊടുക്കുവാൻ അവർക്ക് കഴിഞ്ഞില്ല. ഇത് ഏഷ്യ യിൽ ഇസ്ലാംമതത്തിന് പ്രചാരം ലഭി ക്കുവാൻ ഇടയാകുകയും മധ്യനൂറ്റാ ണ്ടുകളിൽ പൗരസ്തൃദേശത്ത് സഭ

കൾ അധഃപതിക്കുവാൻ ഇടയാകു കയും ചെയ്തു. ശക്തരായ മുസ്ലീം ഭരണാധികാരികളുടെ കീഴിൽ മദ്ധ്യേ ഷ്യയും പശ്ചിമേഷ്യയും ഇസ്ലാമായി ക്കൊണ്ടിരുന്നു. കേരളം, പശ്ചിമേഷ്യ എന്നിവിടങ്ങളിലൊഴിച്ചാൽ ഏഷ്യയി ലെങ്ങും ശക്തമായ ഒരു ക്രൈസ്ത വസമൂഹം അവശേഷിച്ചിരുന്നില്ല. ക്രിസ്തുവർഷം 1000 മുതൽ 1500 വരെയുള്ള കാലത്തെ വിവിധ മലവെ ള്ളപ്പാച്ചിലുകളെ അതിജീവിച്ച് ക്രൈ സ്തവസഭ ഏഷ്യയിൽ നിലനിന്നു എന്നതുതന്നെ വലിയ അത്ഭുതമാണ്. എന്നാൽ പാശ്ചാതൃലോകത്ത് പോപ്പി ന്റെ കീഴിൽ പ്രഭുക്കന്മാരെ ഒന്നിപ്പിച്ച് സഭ വളർന്നു.

യൂറോപ്പിൽ ക്രിസ്തുമതം വ്യാ പിച്ചപ്പോൾ എന്തുകൊണ്ടാണ് ഏ ഷ്യൻ ക്രിസ്തുമതം മാർജിനൽ അസ് തിത്വത്തിലൊതുങ്ങിയത് എന്ന് ചിന്തി ക്കുകയായിരുന്നു. ഭൂമിശാസ്ത്രപ രമായ കാരണവും നിരന്തരമായ മത പീഡനവും രാജാക്കന്മാരുടെ പിന്താ ങ്ങലിന്റെ അഭാവവും ഏഷ്യയിലെ മറ്റ് മതങ്ങളുടെ സ്വാധീനവും തുടങ്ങി പല കാരണങ്ങളും ഏഷ്യയിൽ ക്രി സ്തുസഭയുടെ വളർച്ചയെ മധ്യനൂറ്റാ ണ്ടിൽ തടസ്സപ്പെടുത്തി. മുസ്ലീങ്ങളുടെ മധ്യനൂറ്റാണ്ടിലെ ഏഷ്യയിലെ വളർ

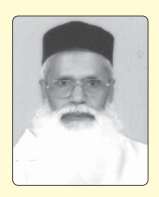
ച്ചയാണ് അങ്ങനെ പൗരസ്തൃസഭ യുടെ വളർച്ചയെയും ബാധിച്ചത്. ക്രി സ്തുമതം ഏഷ്യയിലെ മതമാണെ ങ്കിലും ഏഷ്യയിലെ വിവിധ സംസ് ക്കാരങ്ങളേയും തത്വചിന്തകളേയും കോർത്തിണക്കി ക്രൈസ്തവീകരി ക്കാൻ ക്രിസ്തുമതത്തിന് കഴിഞ്ഞി ല്ല. തന്മൂലം ഏഷ്യൻ സാമ്ര്യാജ്യങ്ങ ളെല്ലാം തന്നെ ക്രൈസ്തവ വിരുദ്ധ മായിരുന്നു. ചാർളിമെയിനെപ്പോലൊ രാൾ പൗരസ്തൃദേശത്തുണ്ടായിരു ന്നെങ്കിൽ ലോക ക്രിസ്തുമതത്തിന്റെ സ്ഥിതി മറ്റൊന്നാകുമായിരുന്നു. ക്രിസ് തുമതത്തിന് ഏഷ്യൻ രാഷ്ട്രീയാധി കാരികളുടെ പരിലാളന പരിമിതമായേ ലഭിച്ചുള്ളൂ. എല്ലാത്തരത്തിലും ഞെരു ക്കപ്പെട്ട, നിന്ദിക്കപ്പെട്ട, ശബ്ദരഹിത രായിക്കഴിഞ്ഞ സമൂഹത്തിന് എങ്ങ നെ വളരാനാവും? ഇതാണ് ഏഷ്യ യിലെ ക്രിസ്തുമതത്തിന് സംഭവിച്ച ത്. ക്രിസ്ത്യാനികളുടെ ഇടയിലെ അന്ത:ഛിദ്രങ്ങളും ക്രൈസ്തവ വിരു ദ്ധരെ സഭയുടെ കാര്യങ്ങളിൽ ഇടപെ ടാൻ വഴിയൊരുക്കി. എങ്കിലും ഇത്ര മാത്രം അടിച്ചമർത്തലുകൾ ഉണ്ടാ യിട്ടും അതിനെ അതിജീവിച്ചുകൊണ്ട് അഭംഗുരം ക്രൈസ്തവവിശ്വാസം കാ ത്തുസൂക്ഷിക്കപ്പെട്ടു എന്നതിൽ അഭി മാനിക്കാവുന്നതാണ്.

## സ്ത്രീകൾക്ക് ഒരു പുതിയ കൂട്ടായ്മ

തനിച്ചു താമസിക്കുന്നവരും സന്യാസജീവിത പ്രസ്ഥാനത്തിൽ ചേരുവാൻ ആഗ്രഹിക്കാത്തവരുമായ സ്ത്രീകളുടെ ഒരു കൂട്ടായ്മ രൂപ പ്പെടുന്നു. 2015 ജൂലൈ 19 ന് പാമ്പാക്കുടയിലെ സമമ്പയയിൽ ചേർന്ന അങ്ങനെയുള്ള സ്ത്രീകളുടെ യോഗമാണ് ഇത്തരമൊരു സംരംഭത്തിന് തുടക്കം കുറിച്ചത്. ഓരോരുത്തരും അവരവർ താമസിക്കുകയും പ്രവർത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നിടത്തുതന്നെ തുടരാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ മാസംതോറും ഒരു ദിവസം എല്ലാവരും ഒത്തുചേരുകയും പ്രാർത്ഥന, പഠനം, ചർച്ചകൾ എന്നിവയ്ക്കുവേണ്ടി ചെലവഴിക്കുകയും ചെയ്യുവാ നാണ് തീരുമാനം. അവധിക്കാലത്ത് മൂന്നു ദിവസം നീണ്ടുനിൽക്കുന്ന ഒരു വാർഷിക സമ്മേളനത്തിനും പദ്ധതിയുണ്ട്. അർത്ഥവത്തായ ആത്മീ യജീവിതവും കൂട്ടായ്മയും ലക്ഷ്യമിട്ടാണ് ഈ പ്രസ്ഥാനം ആരംഭിക്കു ന്നത്. ഇതിലെ അംഗങ്ങൾക്ക് താല്പര്യമുണ്ടെങ്കിൽ സ്ഥിരമായി ഒരു മിച്ച് താമസിച്ച് വാർദ്ധക്യകാലം കഴിച്ചുകൂട്ടുന്നതിനുള്ള സംവിധാന ത്തിനും ആലോചനയുണ്ട്. തനിയെ ജീവിച്ചുവരുന്ന സ്ത്രീകൾക്ക് ഈ പ്രസ്ഥാനം സമൂഹത്തിൽ ഇടവും അവരുടെ കൂട്ടുചേരൽ ഒരു പുതിയ ചലനവും സൃഷ്ടിക്കുമെന്നാണ് അതിന്റെ സംഘാടകർ കരുതുന്നത്. ഇതുമായി സഹകരിക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നവർ സമമ്പയ ഹോം ഡയറ ക്ടറുമായി 9847205479 എന്ന ഫോൺ നമ്പറിൽ ബന്ധപ്പെടുക.

## DIOCESAN BULLETIN

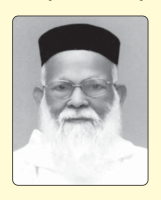
### പൗരോഹിത്യ സുവർണ്ണ ജൂബിലി



പുറ്റാനിൽ ജോസഫ് കശീശ പൗരോഹിതൃശുശ്രൂഷയിൽ 50 വർഷം പിന്നിട്ടിരിക്കുന്നു. 1965 ഏപ്രിൽ 23 ന് പെരി യാമ്പ്ര സെന്റ് ജോർജ്ജ് പള്ളിയിൽ വച്ച് അവിഭക്ത മലങ്കരസഭയുടെ കണ്ടനാട് ഭദ്രാസനമെത്രാപ്പോലീത്ത അഭി. പൗലോസ് മാർ ഫീല ക്സിനോസ് തിരുമേനിയാണ്

അദ്ദേത്തിന് വൈദീകപട്ടം നൽകിയത്. ബഹു. അച്ചന്റെ കലാലയ വിദ്യാഭ്യാസം ആലുവ യു.സി. കോളേജിലായി രുന്നു. മലേക്കുരിശ് ദയറായിലും കോട്ടയം വൈദീക സെമിനാരിയിലുമായി വൈദീക–വേദശാസ്ത്രപഠനം പൂർത്തിയാക്കി. പട്ടമേറ്റതിനെ തുടർന്ന് കോട്ടയം ഭദ്രാസ നത്തിലെ കുഴിമറ്റം സെന്റ് ജോർജ്ജ് തുടങ്ങിയ ചില പള്ളികളിൽ ശുശ്രൂഷ അനുഷ്ഠിച്ചു. 1970–ഓടെ സേവനം ഹൈറേഞ്ച് മേഖലയിലായി. തേക്കടി സെന്റ് മേരീസ്

## അനുസ്മരണ ശുശ്രൂഷയും സമ്മേളനവും



2015 ജൂൺ 17 ന് കർത്തുസ ന്നിധിയിലേക്ക് വിളിക്കപ്പെട്ട ബഹു. മരങ്ങാട്ട് പൗലോസ് കശ്ശീശയുടെ 41–ാം ചരമദിന അനുസ്മരണ ശുശ്രൂഷ അദ്ദേ ഹം കബറടങ്ങിയിരിക്കുന്ന മൂവാറ്റുപുഴ സെന്റ് തോമസ് കത്തീഡ്രലിൽ ജൂലൈ 23 ന് നടന്നു. അന്നുരാവിലെ 8 മ ണിക്ക് ഡോ. തോമസ് മാർ

അത്താനാസ്യോസ് മെത്രാപ്പോലീത്തായുടെ പ്രധാന കാർമ്മികത്വത്തിൽ നടന്ന വിശുദ്ധ കുർബ്ബാനയിൽ അങ്ക മാലി, കണ്ടനാട് (E) ഭദ്രാസനങ്ങളിലെ മിക്ക വൈദീകരും ബഹു. അച്ചന്റെ കുടുംബാംഗങ്ങളും മറ്റു ബന്ധുക്കളും ശിഷ്യഗണങ്ങളും സുഹൃത്തുക്കളുമടങ്ങുന്ന ഒരു വൻജനാവലി സംബന്ധിച്ചു. വി. കുർബ്ബാനയ്ക്കും കബറിങ്കലെ ധൂപപ്രാർത്ഥനയ്ക്കും ശേഷം പള്ളിയകത്തുചേർന്ന അനുസ്മരണ സമ്മേളനത്തിൽ അഭി. തിരുമേനി അദ്ധ്യക്ഷത വഹിച്ചുകൊണ്ട് മുഖ്യഅനുസ്മരണ പ്രഭാഷണം നടത്തി. തന്റെ വന്ദ്യപിതാവ് പുറ്റാനിൽ യോഹന്നാൻ മല്പാനച്ചന്റെ കീഴിൽ പൗലോസ് അച്ചൻ സുറിയാനിയും വേദപുസ്തകവും പഠിച്ചിരുന്ന കാലം മുതൽ അദ്ദേഹവുമായി പുലർത്തിപ്പോന്ന സ്നേഹബന്ധം അനുസ്മരിച്ചു

പള്ളിയിലാണ് തുടക്കം. ഇപ്പോൾ ഇടുക്കി ഭദ്രാസന ത്തിൽ ഉൾപ്പെടുന്ന പുറ്റടി, കൊച്ചറ, വാഴവര, ചക്കുപ ള്ളം, ഏഴാംമൈൽ എന്നിവിടങ്ങളിൽ പള്ളിസ്ഥാപിക്കു ന്നതിനു നേതൃത്വം നൽകി. ആനവിലാസം പള്ളി പു തുക്കി പണിയിച്ചു. ഞാറക്കാട്, പണ്ടപ്പിള്ളി, ചെമ്പ്, മംഗല ത്തുതാഴം മുതലായ പള്ളികളിൽ വികാരിയായിരുന്നു. 2013-ൽ ഇടുക്കി ഭദ്രാസനത്തിൽ നിന്നാണ് റിട്ടയർ ചെയ് തത്. ഇപ്പോൾ കുമളിക്കു സമീപമുള്ള ചെല്ലാർകോവിൽ വിനോദസഞ്ചാര കേന്ദ്രത്തിൽ ബസ്ക്യാമ്മ ലീലയുമൊ രുമിച്ച് വിശ്രമജീവിതം നയിക്കുന്നു. ബഹു. അച്ചൻ പുറ്റാ നിൽ യോഹന്നാൻ മല്പാനച്ചന്റെ പുത്രനും കണ്ടനാട് ഈസ്റ്റ് ഭദ്രാസനത്തിന്റെ ഡോ. തോമസ് മാർ അത്താനാ സ്യോസ് മെത്രാപ്പോലീത്തയുടെ ജ്യേഷ്ഠ സഹോദരനു മാണ്. ഫാ. ജോൺസൺ പുറ്റാനിൽ മകനാണ്.

സഭാമാസികകളിൽ ലേഖനങ്ങളും കവിതകളും എഴുതിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ബഹു. ജോസഫ് അച്ചൻ ആ രാധനാക്രമത്തിലെ പല ഭാഗങ്ങളും സുറിയാനിയിൽ നിന്ന് മലയാളത്തിലേക്ക് ഭാഷാന്തരം ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. 'സ്വർഗീയഗാനസുധ', 'നിതൃപ്രാർത്ഥനാക്രമം–ഗാനാവി ഷ്ക്കാരം' എന്നിവ അദ്ദേഹത്തിന്റെ കൃതികളാണ്.

കൊണ്ടാണ് അഭി. തിരുമേനി പ്രസംഗം ആരംഭിച്ചത്. തുടർന്ന് ബഹു. അച്ചന്റെ വ്യക്തിവൈശിഷ്ട്യങ്ങളിലേ ക്കും പ്രത്യേകതകളിലേക്കും നിലപാടുകളിലേക്കും കട ന്നു. പൗലോസച്ചൻ കേൾക്കുന്നതെല്ലാം അപ്പാടെ വിഴു ങ്ങുന്ന സ്വഭാവക്കാരനായിരുന്നില്ലെന്നും കാര്യങ്ങൾ വിമർശനബുദ്ധിയോടെ വിശകലനം ചെയ്യുകയും അതി ന്റെ വെളിച്ചത്തിൽ അതുസംബന്ധിച്ച നിലപാടെടുക്കു കയും ചെയ്യുന്ന വ്യക്തിയായിരുന്നു എന്നും തിരുമേനി പറഞ്ഞു. ആ നിലപാടിൽ നിന്ന് അദ്ദേഹം വ്യതിചലിച്ചി രുന്നില്ല. തന്റെ അഭിപ്രായങ്ങൾ ആരുടെ മുമ്പിലും മുഖം നോക്കാതെ പ്രകടിപ്പിക്കുവാനുള്ള ആർജ്ജവവും ധൈര്യവും അദ്ദേഹത്തിനുണ്ടായിരുന്നു. അന്ത്യവിശ്രമം തന്റെ ഗുരുവിന്റെ മകന്റെ ആസ്ഥാനത്ത് ആയിരിക്കണ മെന്ന ആഗ്രഹം കൊണ്ടാണ് അച്ചൻ മുൻകൂട്ടി മൂവാറ്റു പുഴയിൽ കബറിടം തയ്യാറാക്കിച്ചതെന്നും തിരുമേനി വെ ളിപ്പെടുത്തി. ഫാ. ജോർജ്ജ് പാടലാട്ട്, സുവിശേഷരംഗ ത്ത് പൗലോസച്ചന്റെ സഹപ്രവർത്തകരായ സി.വി. ഇയോബ്, പ്രൊഫ. ഇ. എം. പൗലോസ്, ഫാ. എം.റ്റി. തോമസ്, കണ്ടനാട് ഭദ്രാസന സെക്രട്ടറി ഫാ. എബ്രഹാം കാരാമ്മേൽ, കത്തീഡ്രൽ സഹവികാരി ഫാ. ബിനോയ് ജോൺ തുടങ്ങിയവർ അച്ചനെ അനുസ്മരിച്ച് സംസാരി ച്ചു. ബഹു. പൗലോസച്ചന്റെ ജീവിതത്തിലെ സുപ്രധാന സംഭവങ്ങളെ ചിത്രീകരിക്കുന്ന ഒരു ഫിലിം പ്രദർശനവും ഉണ്ടായിരുന്നു. തുടർന്ന് പ്രത്യേക അനുസ്മരണ പ്രാർത്ഥ നകളും കത്തീഡ്രൽ ഹാളിൽ സദൃയും നടന്നു.